### THEOLOGICVM, PRAECIPVA VERAERE-

LIGIONIS CAPITA BRE-

plicata continens:

Autore

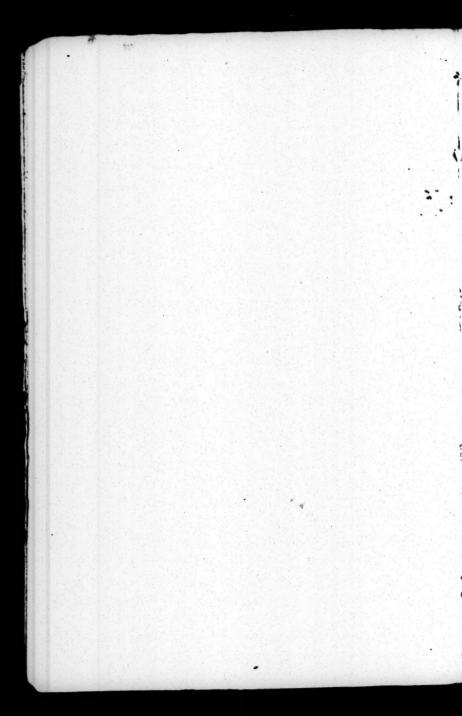
NICOLAO HEMMINGIO.

Η ΒΥΒΛΟΣ ΤΩ ΕΝΤΥΓχάνοντι. ανάγνωθι, γνῶθι, καὶ μὴ ἐπιγνὰς ἐ μή σοτε καταγνές.



Apud Thomam Vautrollerium,
Typographum.

1577.



#### SERENISSIMO AC ILLUSTRISSIMO PRINCI-PI ACDOMINO, D. CHRISTIANO

eius nominis tertio, Daniæ, Noruegiæ, Slauorum & Gotthorum Regi, Duci Slefuigæ, Holfatiæ, Stormariæ & Ditmarfiæ, Comiti Oldenburgenfi, & Delmenhorstenfi, Domino suo clementissimo.

> AIV v s Chrysostomus tres focietatis humanæ pestes, avægχίαν, απείθειαν κ) τυςαννίδια numerat, quarum quæ perniciosissima sit, dissicile di-

Etuest. Nam vt araș xiar sequitur arația, & confusio, ita Tyrannidis comes est legum turbatio & peruersio, maxima cum subditorum iniuria coniuncta, nec dici facile potest, an inobedientia erga leges & magistratus istis bestiasit truculentior nec ne.

Has pestes magistratus, pietate, sapientia ac potentia præditus, de republica, cui præest, solus submouere potest. Sapientia enim leges Reipublicæ

ij.

falutares ordinat, si quando nouis legi-bus opus esse videbitur: potentia consernat & exequitur, ne eas potentiores, (veluti maiores muscæ Aranearii retia, quibus minores bestiolæ inuoluuntur, perrumpunt) autviolentia excutiant, aut Sophistica peruertant. Nã vt recte inquit Menander: Bias magions is in ingut vous. Pietate, que cum tyrannide stare nequit, prælucet subditis, ac in omni humanitatis officio eifdem anteit: vnde fit, quemadmodum subditi legem vt iustissimam vitæ normam intuentur, ita exemplum normæ principem ipsum oboculos statuétes, eiusde pietate, tanquam stimulo, ad omnia humanitatis officia incitentur. Perpulcrum enim finguli putant, mores sui principis vita exprimere, iuxta illud: Regis ad exemplem totus componitur orbis.

Is igitur demum recte imperare nouit, qui sibijpsi & suis affectibus imperat, seque totum componit ad normam iusticiæ. Vnde recte monet Iustinus Martyr: danséer the éauts via tor us κατα ψευδόμενον τῶς κυθερνήδικῶς. Ex quo fit, vt talis princeps ήγήτωρ καὶ κοσμήτωρ λαῶν iustissime & sit & dicatur.

Cum autem ista de pestibus humanæ focietatis apud Diuum Chryfostomum lego, cogito de præsenti huius reipublicæ Danicæ statu, ac gratias æterno l'atri Domini nostri Iesu Christi ago, quod te, Serenissime Rex, in/iτορα καὶ κοσμήτος α λαῶν, imò patrem patriæ habeamus. Qui, cum pietate & omni virtutum officio tuis subditis antecedis, cum legibus rempublicam munis, cum ordinationibus corrigis, cumque viris in aula tua (quæ pietatis quoddam theatrum videtur)doctrina, religione, sapientia, & rerum experietia præstantibus ornas, facis vt tuæ ditiones in pace floreant, quæ sane floreret magis, nisi peccata nostra tantum bonum impedirent.

Ea enim pietas tua est, serenissime Rex, ea industria, ea sancta tua cura & sollicitudo, vt non possit non storentissima esse respublica te gubernante, sub

A iij.

cuius prudenti ac pio regimine, taquam fub alis, cum ab externis hostibus, qui corporibus nostris & bonis externis infidiantur, tum ab hæreticis, qui animabus nostris ac æternis bonis nostris insidias ponunt, tuti sumus, id quod non folum læti experiuntur T.R.M. Subditi, verum etiam toti pene terrarum orbi innotuit. Celebratur enim apud omnes nationes, quantasit tua pietas, quam fancta legum cura, quantus erga subditos amor, quanta denique omnium Regiarum virtutum longe suauissima harmonia, ac iucundissimus concentus, in tota tua vita, veluti personet. Sed quid hic commemorare pergo? cuius oratio tuis virtutibus velenumerandis fatis esse nequeat, tantum abest, vt eas quo id deceat modo deprædicare poffim.

Hoc summum plurimarum ac heroicarum virtutum decus, serenissime Rex, me superioribus annis permouit, vt libellum, cui de Methodis titulum feci, sub auspicijs tui nominis in lucem ederem, quemoblatum sereno vultu & amanter, quod vnicè à me quæsitum erat, suscepisti. Neque enim erat alius, cui iustius primitias meorum laborum offerrem, quam tibi serenissime Rex, qui perinde atque nation numero exego vnus sum, complecteris, liberalique stipendio alis, in hunc prosectosine, vt successoribus tuis Ecclesiam, & in ea incorrupta doctrinam tradas.

Hisce rationibus, & hoc tempore, editurus exapisator capitum communium nostræ religionis, motus, existimaui auspicato sieri, si tibi, Serenissime Rex, omnium literatorum hominum communi Mecœnati hoc ipsum Enchiridion dedicarem: in quo hoc sum secutus consilium, vt præcipua Christianæ religionis capita cum definitionibus, diuisionibus & axiomatis siue sententijs quibusdam colligerem ac iuuentuti proponerem, quo his instructa iuuentus, cum maiori fructu ab-

A iiij.

foluta doctiffimorum hominum noftri seculi scripta, ac potissimum Clarissimi viri, mei Præceptoris philippi melanthonis, optime non solum
de me, sed etiam de tota Christiana
Ecclesia meriti, locos Theologicos, &
alia scripta eiusdem legat, ex quibus
( quod ingenue fateor ) pleraque quæ
in hunc libellum congessi, depromta
sunt.

Porro de editione nunquam cogitassem, nisi me & amicorum quorundam consilium, quod non erat contemnendum, & studiosorum multorum petitio crebra ad editione inuitasset. Conquesti.n. sunt scripta exemplaria, quæ erant in manibus multorum, passim per regnum, adeo à se inuicem, (quemadmodum sieri consueuitin libris, qui sæpius à sestinantibus transcribuntur) discrepare, vt vix in vna pagella concordare inueniantur.

Quapropter Serenissime Rex precor, vt T.R.M. solita Philanthropia & clementia hunc tui subditi laborem

9

qualemcunq; suscipere & boni consulere velit, ac simulmeminerit vere regium esse, res à subditis oblatas, non tam ex pondere, quam ex offerentium affectu æstimare. Vale felix & beatus anima & corpore. Rex ferenissime, vna cum ferenissima Regina nostra, D. Friderico Electo, Principe vere Heroico, iurifq; & æquitatis amatissimo, Dn. Magno, Duce magnanimo, ac fummo literaru fautore: D. Iohanne duce, rebus magnis gerendis nato, tota familia ac Ecclesia domestica, atq; adeo cum omnibus rebus subditis, regnis & prouincijs. Deus Pater Domini nostri IBSV CHRISTI fuo fancto Spiritu T.R.M.perpetuo adfit, Amen. Haffniæ Cal. Octob. Anno Domini M. D. LVII.

Sereniss: R. T.M.

deditiff:

Nicolaus Hemmingius.

#### AD LECTOREM.

CLIMATA i a florent septem subiesta trioni, Quando ibi pracipue lux tua Christe micet. Quippe adamas ut se gemma conertit ad ursam, Sie sacra paulatim vox aquilona petit.

Hanc simul obsequio comitatur turba decoro Pieridum, Aonio vertice culta prisu.

Solpropius terram summo quoque visit ab axe, Semotis g, pis vitro minister adest.

Hinc neque triste gelu borealibus amplius artus Vexat, nec mentem pristina barbaries.

Danica Metropolis the sauru en Hafnia profert, Hemmingi docta sedulitate datum.

Is signidem pulcra methodo Dialecticus autor, Ætherea inclusit dogmata (hristigenum.

Sic simul & Musis, & Christi nomine dignum, Deinde etiam pueris veile venit opus.

Ducet enim certos ut pensile Thesea filum: Suscipiai gratus commoda quisque sua.

> Iohannes Sascerides Uuermenusanus.

EPI-

# EPIGRAMM A aliud.

Vem innat aterni flores depascere verbi. Et colere hand ficta religione Deum. Qua doceat ueloso, vel qua pia dogmata discat, Certus quo superum tramite templa petat, Abdita scriptura cupiens encluere claustra, τόν τε λόγον θείον qui volet δεθοτομείν. Consulat Hemmingi, doctissima scripta diserti, Cuius erit nullo laus peritura die. Informat tremulos ad Mystica flumina gressus, Dadalei clarus dotibus ingeny. At g innentuti pulcro uspadasa ministrat Ordine qua vera religionis erunt, Per que divinum capit incrementa tonantis Verbum quod santiis protulit ipse xoy . Et manet ad seros Ecclessavera nepotes, Nec sit Sulphureo prada siaura Duci. Hac dulc: patria doctus monumenta reliquis Hemmingus, Danis fama decus q viris. I'nde puer, innenes, & habet venerada senettus, Arces quo possit scandere olympiacas, Arge igitur vigili, cui corde est cura salutis Hoc exxeisidia volue renolue mann.

IVARYS BARTHOLINYS.

## THOMNHEIE AD

PAVLVS Apostolus Timotheo scribens, hortatur ipsum, vt attendat lections, exhortationi & doctrina, Et Paulo post: attende tibi ipsi, & doctrina, persiste in ellis, hoc com faciens, & te ipsum saluum facies, & eos qui te audierint.

Hac Pauli exhortatio ad nos quog pertinet: que duo continct. Primum, quale nam sit officium Doctoris. Deinde quis fructus sequatur pie prastitum officium. Ista duo simul cogitemus, ut posterius ad maiorem vigilantiam & diligentia nos excitet, ne laboru magnitudine aut difficultate frallivelutimertes milites torpeamus, ac abiectis huius sanctamilitia armis terga vertamus hofti: cuius hoc vnicum studium est, vt docentes & discentes, vel ab officio deterreat obie-Eta difficultatum mole, vel opinionibus fanaticis imbuat, ne de fontibus Saluatoris salutarem aquam bauriamus. Quare nostrum erit officium fortiter aduersario resistere, ne Ecclesiam euertat, aut cotaminet infinitis, quibus viitur, technis Hoc auté officio rite tum fungi videbimur, cum iuxta consilium Apostoli attendemus lectioni,exhortationi, doctrine. quo Ecclesia Christi nobi-Scum, qui eues pars sumus, ad salutem erudiatur. Verum quia innentus, consecrata sacratissi-

ma Theologia studio, opus habet, vt de vera studendi Theologia ratione admoneatur, volo paucis meum consilium, quod etiam secutus sum & sequor, exponere. Nisi enimme valde fallet opinio, multo citius liberalem in Theologia do-Elrinam consequetur, qui meis monitis auscultanerit, quam qui sine certa ratione omnium Theologorum volumina peruoluerit. Ut enimin cateris disciplinis methodica docendi ac discendi ratione opus est:ita in omium disciplinarum regina, quam Theologiam appellamus, certa docendi ac discendirationem necessariam esse statuendu est. Porrò vt consilium meum clarius aperiam, omnium primum pium pectus ad lectionem scriptura adferendum indico. Deinde liberalem in artibus & linguis (quantum quidem id fieri potest) doctrinam requiro. Nam istis veluti exoticis spolystabernaculum Dei non parum ornatur. Sic instructo pio huius sacratissima militia tironi cosilium meum impertio, quod vt melius intelligatur, in quing, partes distribuo.

Prima est de Principies, qua Theologus futu-

rus adferat ad Theologia studium.

Secunda est de Dinissione scriptura & ys qua in singulis partibus peculiariter observanda sunt.

Tertia est de recta interpretandica, qua ob-

scura videntur, ratione.

Quarta est de modo vtendi scriptura testimo-

mys fine errore,

Quinta & postrema continebit methodum conciliationis locorum, qui in speciem antilogias efficere videntur.

Has quing, consily mei partes, eo quo proposita sunt ordine, quam possum breuissime exponam.

Prima itag, pars est de Principis que Theologus suturus adserre debeat ad theologia studium. Quicug, itag, cupit Spiritus sancti discipulus esse, & cum sructu commodo g, in schola Christi versari, quatuor principia sixa & immota eum tenere oportet.

Primum, quod certo certius statuere debeat, vnum esse verum & aternum DE V M, ac Ethnicam πολυθεία execretur, cum Nanichaorum

deorumingo.

Secundum, quod bic verus DEVS dederit műdo certum VERBVM, sua voluntatis infallibile testimonium.

Tertium, quòd hoc VERBVM contineatur in

Mose, Propheticis & Apostolicis scriptis.

Quartum, quod vt quicquid est prater hoc VERBVM, nequaquam indicabitur ad salutem necessarium, ita quicquid cum VERBO hoc pugnat, à quocung, tandem autore prosicis scatur, anathematis loco habendum sit. Horum principiorum maximus sane vsus est.

Primum enim monet, vt renunciata graco-

rum πολυθεία, ad ipsum DEVM, omnium bonorum fontem perennem, respiciamus, eum agnoscamus, quale se nobis verbo & testimonio patefecit:eig, veris cultibus placere studeamus, sirma siducia in eum recumbentes.

Secundum reget nostros affectus & actiones, ne cum Ethnicis & Turcis à vera colendi Deum

ratione aberremus.

Tertium muniet nos contra Diaboli insidias, qui in locum verbi Dei vel humana somnia, vel renelationes fanaticas hominibus, quo eos à Deo anertat, obtrudere conatur, qua sanè fraude per petuo viitur.

Quartum securos nos faciet, ut intrepide damnare audeamus omniú Diabolorum & hominum commenta, quantumuis speciosa suerint, quando non habent facem cœlestem ac verbi Dei regulam infallibilem praeuntem. Breuiter, hac quatuor principia recta nos ad sontem omnis boni ducent, abducent à cisternis sordidis, regent mentem, linguam, actiones, ne astutia Satana, quod olum gnosticis & aliys, hodie Anabaptistis, & Seruetianis, aliys á hareticis accidit, in errores abducamur. Atque hac de prima mei consiliy parte dicta sint.

Secundapars est de dinissione scriptura, deg, ijs, qua peculiariter in singulis partibus obsernada sunt. Librorum dinissionem omittam, qua in principis bibliorum tradi solet, unde eam petat & ediscat Theologie studiosius. Sed totius scripture divisionem proponam. Hac commode potest dividi trifariam nempe in historiam, doctrinam rerum, & doctrinam signorum:in quarum singulis quid pracipue spectandum sit, scire tirone

Theologia perutile est.

In Historia igitur sex sunt observanda, Primum series annoru, cuius obseruatio ad intelligendam scripturam plurimum conducit. Secundum, prapagatio doitrina. Tertium, miraculorum varietas, quibus veritas doltrina probatur. Quartu, externa Ecclesia forma & crux. Quintum miranda Ecclesia liberatio in varys periculis. Sextum exempla providentia Des, promissioинт, comminationит, lapsuum, pænarum, pænitentia, fidei patientia, confessionis, aliarumg, virtutum. Hac enim exempla obsernata, & thesauro memoria recondita, ad prasentis Ecclesia statum accommodabit prudens Doctor, vt inde doctrina, admonitiones, consolationes, comminationes petantur, cum ad fidem piorum vitamá, cofirmandam, tum ad metum & terrorem impis incutiendum.

In doctrina rerum quatuor potissimum sunt spectanda. Primum observatio pracipuorum capinum doctrina Ecclesia, qua tametsi duo sunt inter illa maxima, Lex & Enagelium, plura tamen sunt, qua illis subservient. Cuius modi sunt: Deus, Creatura, Homo, Peccatum, Gratia, Poenitentia, Oratio &c. Qualia Philippus in suis Locis enumerat, quorum tres ordines facit. Locos enim Primi ordinis aveujuatizais, Secundis aveujuatizais, Secundis aveujuatizais, Secundis aveujuatizais, Secundis distingui in quatuor ordines, quorum Primus esse potest, de spirituali Christi regno. Secundus de generali vinendi regula. Tertius de Ecclesia & eius gubernatione. Quartus de rebus politicis & Oeconomicis. His quatuor ordinibus locoru plurimi particulares loci subiciuntur, quos, quor niam à Gracis reparasa dicuntur, ego capita vo-co, de quibus suo loco plura.

Ubi iam Theologia tiro capita pracipua do-Etrina Ecclesia recitare nonit, debet secundo loco singulorum claras definitiones ex scriptura extructas ediscere. Qui enim rei alicuius desinitionem recte nonit, is ad omnem disputationem & orationem de eare sundamentum iecit.

Tertio dinisiones capitum ac rerum multiplicium obseruetur ac discantur, in quibus videndum, an scriptura testimoniss, & non ingeniosis astutorum hominum technis nitantur. Dinisiones enim erudita, rei naturam quasi anatomia quadam facta clarius exhibent, multiplicia distingunt, sapè Sophistarum fraudes detegunt, quare dinidendi artem callere futurum Theologis sum-

moperenece [arium eft.

Quarto loco in doctrina reru observada sunt axiomata de singulis capitibus, ut sententia Mosis, Prophetarum & Apostolorum, inter quas eas potissimum studiosum theologia ediscere velim, ex quibus plurima Hypotheses extrui possunt, hoc est, qua pluribus rebus probandis servimut. Talium sentetiarum thesaurus, sine disputes sine scribas, sine cocioneris, fructum vberrimum adfert. Hac quatuor in Philosophia etiam observada monent docti, qua ego quog, in hoc meo libello potissimum mihi proposui.

In doctrina Signorū tria in genere observanda. Primum sint ne signa consirmantia doctrinam, qua miracula vocamus, aut signa, qua pa-Eta, seu sædera, seu testamenta, scriptura & Ecclesia vocat. Deinde ad quam doctrina partem pertineant. Tertiò quibus data sint, & quàm diu durare debeant. Qua autem seorsim spectanda sint in signis, qua Sacramenta vocamus, dicam in

capite de Sacramentis.

Iam tertia pars sequitur, de recta interpretadi ratione, ea qua obscura sunt. De qua re duo in vniuersum dicam, quorum Prius sit de Scopo & consilio scriptoris, Posterius de examine loci obscuri. Scopus diligenter obseruandus est. Debet enim omnis interpretatio scopo servire. Quare interpretatio cum scopo pugnans, sugienda vt er-

ronea.

ronea. Paulus Rom. 2. dicit: No auditores, sed fa-Etores legis iustificari, quod torquent Papista cotra scopum. Namibi Paulus illam Pharisaicam sententiam impugnat. Est enim huius syllogismi maior: Soli factores legis iustificantur lege, Sed nulli sunt tales, Proinde nulli iustificantur lege.

Examen loci obscuri, hac methodo institui

pose puto.

Obscuritas omnis aut est in rebus, aut in ver-

bis, aut in verifg, simul.

Si in rebus est obscuritas, quing, meo iudicio facienda sunt. Primum peristasis examinanda est, vndè sape obscuritas disti lucem mutuatur. Vt Romanos o Sermonem abbreuiatum faciet Dominus super terra: ibi peristasis conuincit, distum prophetia intelligendum esse de paucitate seu reliquis sudaorum, qui erat habendi pro vero populo. Hinc regula Rabinorum seruada: Qui non aduertit quod supra & infra in scripturis scribitur, is peruertit verba Dei viuentis.

Secudo sur sum & deor sum spectandum. Sursum quide ad analogiam sidei, cum qua conuenire debet omnis interpretatio: à qua si no aberras, etiamsi sortè in interpretatione erratum sit, minus periculosus est error. Deor sum verò, hoc est, Caucas ne quid absurdi sequatur exinterpretatio ne. Omnis enim interpretatio, ex qua aliquid absurdi sequitur contra articulos sidei, aut legem moralem aut aliquam clara Des ordinationem, absurdum in Theologia habendum est. Hoc quoque praceptum observandum in aliorum interpretationibus, ex quibus, si aliquid falsi colligitur, repudianda sunt.

Tertio quarendus est alius scriptura locus clarus, in quo eademres tractatur, & conferendus cu obscuro. Hac collatio vtilissima & summè necessaria est is, qui sine errore volunt ver-

Sari in sacro Dei verbo.

Quartò, si hoc parum succedit, videatur quas interpretationes reciperepossit obscurus locus, & ea accommodanda, qua congruit cum scopo &

peristasi, sine illa sit propria, sine figurata.

Quintò, Si his vis non succedit, Ecclessa purioris testimonsum consulendum, cui acquiescendum, nisi analogia sidei, aut cotextus, aut aliqua absurditas id impediat. Etsi autem inueniri possunt sentetia quadam inextricabiles: tamen qua sunt ad salutem prorsus necessaria, clarissime of sine omni obscuritate proponuntur.

At si in verbis est obscuritas, ea aut est in ver-

bis singulis, aut compositis.

Verborum singulorum obscuritas aut est propter rerum penuriam, aut propter sorma rerum mutationem, aut propter vocis multiplex significatum.

Si vel propter rerum penuriam, vel propter forma

forma rerum mutationem, aliqua obscuritas obycitur, antiquitates & Historia, rerum descriptiones cotinentes, consulenda sunt, ad quam rem

mirifice conducit historia Iosephi.

Si propter vocis alicuisis multiplex significatum, ambiguitas oritur, duo facito. Primum institue collationem cum alys dictis non ambiguis. Deinde vocis peristasin contemplare, vt in Paulo & Iacobo instissicandi verbum dinersimodè accipiendum monet collatio & peristasis, quas confirmat sidei immota regula.

Quòd si in verbis compositis, hoc est, phrasibus fuerit obscuritas, primum Grammatica eius lingua, vnde dictu translatum est, adhibenda est in consilium, deinde videndum, an sit propriè, an sigurate dictu. Nam si dictumpropriè acceptum absurditatem parit, quarenda est sigura concinna, qua dictu quadrare peristasi & scopo possit,

Sernata semper analogia fidei,

Porrò generale praceptum sit antitheseon collatio, cuius vnum membrum clarius, id quod obscurius videbatur, illustrat & exponit. Lex per Mosen, gratia & veritas per I E S V M C H R I-S T V M. Hic quid per Legem sit intelligendum, patet ex oppositis vocibus. Opponitur enim Lex gratia & veritati. Gratia fanor Dei est, veritas exhibita res promissa dicitur. Legis igitur nomine maledictio & vmbra Legis intelliguntur. Nos non sumus sub lege, sed sub gratia. His clarius est quid gratia vocabulo intelligendum sit, quàm legis. Apertum est enim, gratiam signissicare fauorem & remissionem peccatorum. Lex igitur iram Dei & maledictionem signissicabit. Rom. 8. DEVS est qui instissicat, quis est qui condemnet? His Apostolus instissicationem opponit condemnationi. Sed clarius est, & extra controuer siam positum, quid sit condemnare, nempe nocentem, iniustum & reum pronunciare. Quare instissicare erit absoluere, ac innocentem instumg, pronunciare.

Sequitur Quarta pars, de modo vtendi dininis testimonis sine errore, de qua re hac habeo. Necessarium est is, qui scripturarum testimonis apte vti volet, vt tria diligenter perpendat. Primum observetur peristasis, hoc est, Quis, quid, quibus loquatur, quo loco, quo tempore, qua occasione, que in finem. Deinde obseruetur, que sit argumenti & quastionis natura, sit ne historia, aut doctrina, aut signum. Nam ad hac tria, supra dixi uninersam scripturam referri. Tertio, consideretur, quam late quidg, pateat. Si historia est, sine Exemplum, considerandum est quid conneniat, aut disconeniat cum ijs rebus, quibus volumus ea accommodare.Nam qua à similibus & comparatis argumenta petuntur, à comparatorum similitudine & congruentia vimomne suam mutuantur. Si doctrina est, dispiciendum erit, generalisne sit, an specialis, an ad omnes populos, aut ad certos duntaxat, & an ad singulos, qui vnius populi censentur, & an ad quanis tempora extendi aut ad certa quadam restrings debeat. Eadem de signis observanda sunt.

Prater hac obseruadum ex imitatione Pauli, quod vt vniuersalia dicta accomodanda sunt ad hypotheses & indinidua,ita particularia dicta ad

uniner [alia renocari debeant.

Mirum quog in modum conducit, dicta aperta & exempla dictorii coniungere. Id enim quod menti obijcitur in dictis, quodammodo sensibus in exemplis demonstratur, unde mens cocipit multò certioremrei notitiam. Insticia est ex side, dictum est, Credidit Abraham Deo, & imputatu est ei ad insticiam, Est exemplum. Virung coniunctum apertius docet, insticiam esse acceptationem, qua susticia imputatur credeti. His sitam tertium locum addideris, qui est Ro. 5. Sicut per vnius inobedientiam peccatores constituti sunt multi, ita per unius obedientiam, nempe CHRISTI, iusti constituentur multi, materiam habebis definitionis insticia Christiana. Ex his enim quatuor voces collige, insticiam, obedientiam (bristi, imputationem, fidem, unde iam plena definitio insticia Christiana colligitur, hoc modo: Iusticia Christiana est obedientia Christi, imputata credenti.

Quinta pars est de ratione conciliandi locos inter sese in speciem pugnates. Nulli.n.loci scripeurainter sese re ipsa pugnare possunt : cum omnes habeant fundament uverstatem Dei. Quare antinomia sententiarum scriptura, nostro respectu intelligenda est, qui sape indicio hallucinamur. Vt autem conciliatio locorum haberi possit facilior, deveror Alangitinder antinomiarum ex Dialectica desumtum proponam, ac nostro instituto accommodabo. Est autem ogyavov suangi-Tindy antinomiarum nullum aliud, quam quod Dialectici tradunt, de legibus insta contradi-Etionis. Nimirum ut in omni contradictione sernentur ha octo coditiones. 1. Vt sit eadem utring, vocum significatio.2.Vt sint eadem subietta.3.Vt fint eadem obiecta.4.Vt fint eadem causa.5.Vt sit eadem relatio.6. Vt sit eadem comparatio.7. Ut sit idem modus, seu ut dicantur woavrws. 8.Vt sit idem tempus ex vtrag, parte. Vbi autem harum legu vel minima violatur, antilogia nulla relinquitur. Etsi autem hac admonitio admodum at . tentis sufficere videtur, tamen sigillatim de singulis bis legibus copio sins dicam, quo commune veritatis inquirenda instrumentum instituto nostro accommodetur facilius.

Prima lex est, vt eade sit significatio vtrius q, partis cotradictionis, alsoqui minime erit cotradi Etio. Hac lex in has subiectas partes dividitur, vt

spectetur, an eadem sit significatio dictionis, phraseos, locutionis, (que alias propria sernatur, alias figuratur ) sententia & dicti & modi significandi. Ecce quing, prima legis membra, quanunc exemplis conabor illustrare, Paulus dicit: Homo sustificatur sine operibus legis. Iacobus scribit: Homo non instificatur sine operibus. His antilogiatolbtur, cum oftenditur non esse eadem significatio dictionis, Iustificandiverbi vtrobig. Paulo enim significat instificari, absolui à reatu, Iaco bo vero declarari instu. Caro & sanguis regnum Dei nun possidebunt. Qui vero crediderit, saluabitur. His phrasis soluit argumetum, nam phrasi Ebraica caro & sanguis significant natura depranationem, & qua cum illa consuncta sunt. Oraturus intrain conclaue tuum, clauso post te ostio:Domus mea domus orationis vocabitur.Di-हिंग Christi prius videtur velle, vt in angulis & non in publico cœtu oremus, posterius locum comunem precibus destinatum Templum monstrat. Sed non his virobig, est eadem locutionis significatio. Prior enim locutio Metalepsi figuratur, posterior propria est. Nam per ingressum in conclane & clausum ostium, taquam Symbolo quodam hypocrisin excludendam ab orationibus monet, qua cum exclusa est, nullus non locus orationi aptus erit. Si oculus te offenderit, effodsto eum: Sed ad Col.lesio corporis prohibetur. Verum in priore loco non dictum, sed sententia retineda est, si nos à christo abducat, posterioris dictu
cum sententia congruit. Deus peccatores non
exaudit, Deus Manassem peccatorem exaudiuit. Hic diuersus modus significadi soluit antinomian. Also enim modo sunt peccatores, qui adhuc peccatis indulgent, vinunt sine pænitentia,
also modo, qui sam emergunt è peccatis, agunt
pænitentiam, & cupiunt Deo suam in posterum
approbare vitam. Hos exaudit DEV siuxta suas

promissiones, illos verò non.

Secunda lex contradictionis ex, ut vtrobig, sint eadem subsecta, quedam enim renatis recte tribuuntur, vel adimuntur, que haud ita non renatis tribui vel non tribui possunt. Rursus quadam magistratui coneniunt, que non sine scelere subditis tribui possunt. Contingit interdu, ut que antitypo propriè competunt, typo nequaqua conueniat. Qui dederit haustum aqua discipulo,nomine discipuli, non perdet mercedem suam: Hic merces promittitur liberalis erga ministros Eua gely: Sed dictum tantum accommodari debet renatis. Luca 6. Estote misericordes. Deut. 19, Ne misereberis &c. Illud omnibus in genere, hoc foli magistratui dicitur, ut qui lege Dei & sua politia in puniendis contumacibus segui debet. Salomoni promittitur regnum patris in perpetuum, qui erat typus Christi: Sedres hac soli antitypo Chri· Christo congruit. Hac observatio multas antilo-

gias dirimit.

Tertia lex contradictionis esse debet, ut vtrobia g<sub>s</sub> sint eadem objecta. Nam hac si diuersa sint, nulla erit cotradictio. In praceptis meis ambulate. Lex non est iusto posita. Prior sententia legem omnibus positam monet, Posterior iusto non esse positam clare enunciat: Sed objecti varietas tollit contradictionem. Omnibus enim lex posita, quo ad obedientiam: at iustis non ad pænamest posita,

id quod Pauli dictum vult.

Quarta lex est, vt vtrius q, partis in cotradi-Elione sint eadem causa, quod potissimum ad essicientes & sinales resero. Causa enim qualitatem factorum mirabiliter variant. Christus dicit: Ego dico vobis, ne omnino iuretis. In Deuteronomio dicitur: Per nomen illius iurabis. Prius dictu vetat, ne ob qualibet causam, & quolibet modo iuremus, quemadmodum factitarunt tamen Iudai, quos reuocat Dominus ad saniorem metem. Posterius requirit cultum & religione iurisiurandi in causa necessaria, grani, ac faciente ad gloriam Dei. Idá, per nomen DEI, non per Idola aut alias res, que non sunt Deus.

Quinta lex, ut vtrobig, sit eade relatio. Nam si mõstrari potest relationis diuersitas, sublata est antinomia. Paulus dicit: Si seruus vocaris, non sit tibi cura. Idem alibi: Nolite sieri serui hominum.

Sed hic non est relatio eade. Nam in priori di inhemur dominis nostris carnalihus parere, corporali obedientia. In posteriori pracipitur, ne hominihus, cultum prater & contra verhum Dei

proponentibus, obtemperemus.

Sexta lexest, ut in cotradictionibus sit eadem comparatio. Verum boc loco quintuplex comparatio est observanda. I. Prima erit locorum, qui inter se dissidere videntur, comparatio cum suo contextu, argumento & scopo, unde sape peristasis solutionem pugna facit. Paulus dicit:Fa-Etores legis instificantur. Idem boc dicit: Nemo lege instificatur. Prior sententia, collata cum suo scopo & contextu, vult ostendere, ideo neminem instum esse, quia nemo legem facit, id quod posterior sententia aperte pronunciat. II. Secunda comparatio erit locorum in speciem pugnantium cum cognatis. Hi duo loci: Tentanit Deus Abraham, Et : Deus neminem tentat, pugnare in speciem videntur. Sed querantur loci vtrig cognati, Exod. 20 .occurrit locus cognatus priori: Nolite timere, Vt enim tentaret vos Deus venit, & ut terror illius esset in vobis, & non pereatis. Matthai. 4. occurrit lacus posteriori cognatus vbi Diabolus Christum tetans inquit: Si prostratus adoraneris me, dabo tibi hac omnia. Hic apertè conspicitur, quod sit quoddam tentationis genus, cuius finis est timor Dei, & salus tentati, quod

quod DE O tribuitur, Et rursus quoddam, cuius finis est, à Deo abducere, & vt abductus DIA-BOLO sit subiectus, & hoc genus tentandi Diabolo tribuitur. Hinc ia soluitur antinomia. Deus tentanit Abraham, ut eum probatiorem redderet, & ardentiorem cultorem pietatis. Ita & nos & alios multos tentanit & tentat Deus. Deus autem neminem tentat, ut à se deficiat, & ruat in Idolatriam, Breuiter, tentatio Deiest probationis, Satana vero est seductionis. 1. Corint. 12. Dinisiones gratiarum sunt, idem verò spiritus. Item: Hac omnia operatur vnus & idem spiritus distribuens singulis, prout vult, Rom. 1. Vt impertiar, inquit Paulus, vobis aliquod donum spirituale. Hi duo loci, qui videntur pugnare, conferantur cum tertio, qui est. 1. Cor. 3. Quis igitur Apollo,quis Paulus, nisi ministri, per quos credidistis? Item: Ego plantani, Apollo riganit, sed Deus incrementum dat . Item: Dei sumus ourspyos. Hic locus antilogia soluendam ex causis docet: Spiritus ut autor, Apostolus ut minister & organum, consertspiritualia dona. Itasolus spiritus dat, sed per media divinitus ordinata. III. Tertia comparatio est, qua alsa comparatione ad Deum dicuntur, alia ad homines. Paulus fatetur, se irreprehensibile in lege vixisse. Rursus conqueritur, se nihil boni posse agere.Virung, re-Ete dictu est sed dinersa comparatione. Respectu

enim hominum erat irreprehensibilis, At coram tribunali Dei agnouit vitiosa carnis sordes.IIII Quarta coparatio est tantim ex altera parte locorum dissidentiu, cum altera pars citra omnem comparationem intelligi debeat. Si quis, inquit Christus, venit ad me, nec odit patrem suum, non potest esse meus discipulus. At lex inquit: Honora patrem tuum, & matrem tuam. Prius dictum comparate intelligendu est, nimirum quod tu demum relinquendi sint parentes, vbi te à CHRI-STO & pietate anocare conantur. Posterius vero dictum simpliciter sine comparatione intelligendum, ut parentes iuxta legem Dei ames, eifq, exhibeas honorem debitum.V. Quinta comparatio est legum, de qua has regulas tenere vtile est. Prima: Lexinferior cadit superiori. Secunda: Lex tuntum vos obligat, quibus est lata. Tertia: Lex specialis derogat generali. Quarta: Lex per sonalis obligat tantum in genere facti.

Septima lex, Vt in contradictionis partibus sit ide modus, & rei significata, & dicentis. Si enim non suerit idem modus, nulla est pugna. Qui diligit non peccat. Nemo est qui non peccet. Hic diversis rei significata modus est. Alius modus peccati est domiti, alius regnantis, seu alius domiti, alius obligantis ad pænam. Ac modus dicentis est varius:na alius est modus pracipientis, alius promittentis, alius cominantis, alius narrantis, alius

imitan-

imitatis alterius gestus. Sed hac paucis declarada sunt. In sudore vultus tui vesceris pane tuo. Hoc dictum arripuerunt quidam nostro seculo, & inde nemine faluari posse disputarunt, nisi qui manun labore & servili victum quarerent. Ex quo factum est, quòd quidam relictis literis, agris cœperint dare operam & rem rusticam exercere. Sed ex eo decepti sunt, quod pracipientis modo hac dicta, & non comminantis pænas intellexerunt.Ieremia 4. dicitur: Iurabis per nomen eius, in veritate, in indicio & insticia. O sea 4. legitur: Neg inraneritis, vinit Dominus. Hic nulla pugna est, vbi monstratur, Ieremia dictum promittetis modo,Ose e vero comminantis, pronunciatu esse. Ieremias promittit ex ore Domini, quod verus Israel sit veri Des cultor futurus, quodiuradi forma, que est pars veri cultus Dei, declarat. Oseas verò minatur, quòd populus rebellis sit in idolatriam lapsurus, quòd inde insinuat, quod no sint iuraturi: VIVIT DOMINYS, sed, vinit BAAL, ASTAROTH, &c. Modus igitur ista Prophetarum dicta cociliat, Paulus dicit: Nemo vos indicet in cibo, aut petu, aut parte diei festi. Rursus: Ne atting as, ne gustes &c. Sed prius di-Um est per modu pracipientis. Posterius per modum alterius verbaimitantis, per Mimesin.

Octana lex & vltima contradictionis restat, qua monet videndum, an sit idem Tempus. Hac enim lex multas controuersias diluit, vnde illuda Discerne tempora, & concordabis scripturas. Alia enim Veteribus, alia nobis conueniet. Rursus alia prasenti vita, alia suura. Hac si consundis, magna sequentur tenebra in doctrina Ecclesia. In Genesi dicitur: Masculus, cuius praputiu no suerit circumcisum, exterminabitur de populo suo. Paulus autem dicit: Si circumcidamins, Christus vobis nihil proderit. Antilogiam soluit Tempus. Circucisso enim habebat suum tempus, vsg, ad Christum exhibitum in certo populo. De illo tempore prius dictumintelligendum est. Sed posterius dictum ad tempus reuelati Christi pertinet, quo Sacramenta veteris legis sunt abolita.

Hac de organo diacritico tenere tirones Theologia apprimè necessarium puto, nec dubito Antilogias dissolui posse hoc instrumento, modò dotie adhibeatur. Verim huc adda generale praceptu, perpetuò huic organo adsugendum. Quoties offeruntur pugnantia in speciem dista, diligenter videndum, quodna istorum cum vninersa
scriptura, & probatis exemplis cosentiat, quodg,
dissentiat. Deinde adhibito Diacritico organo,
facile ex textu & circumstantiarum collatione
deprehendetur, quemadmodum lex legitima cotradictionis sit violata. Hastenus de modo Theologia studendi dixi: lam restat, vt de meo hoc opusculo nonnihil dicam.

Pro-

Prodest tsronibus Theologia, pracipua vera religionis capita babere, breuiter & nude explicata, ac veluti in certus classes distincta, ve postea prolixiora scripta, qua consment instas de singulis capitibus disputationes, anidius legant, & intelligat exactive. Quemadmodum enim in cateris disciplinis viile est in principio, semotis disputationum labyrinthis, veras opiniones discentibus proponere, quibus perceptis, probxiores disputa tiones tempestine ac viliter proponi possimt: Ita in sacratissima Theologia commodum est, incipientibus nude ac breuiter veras sententias proponere, quas vbi discentes imbiberim, absolutiora scripta & disputationes non sunt negligende. Quapropter constitui pracipua vera religionis capita colligere, ac brenes singulorum capitum explicationes addere, amotis disputationibus, in quarum lock pronunciata scriptura magis insignia de singulis locis substituam.

Caterum quia duo potissimum nobis ex scripturis petenda sunt, quorum prius est rectè sentire, posterius rectè agere (quibus rà ageorgentinà serviunt) ita instituam tractationem, ut ad prasiv & agazin omnia referri videantur. Idá, eo consilio, ut his cognitis tirones Theologia, ad sacrosanciú illud opus PHILIPPI MELANTHONIS, viri optime de Ecclesia Christimeriti, legendum accedant instructiores. Nam hic vir

beore Gerato, ippinanteratos, non folum tractads ordine perspicani, & in disputando cotra vera religionis hostes sincerus & acutus est, Vernetia more Prophetico & Apostolico, subinde ex do-Etrina partibus extruit monitiones, reprehensiones, minas, consolationes, ut boc patto dottrinam lectori accommodet. Ex quo accidit, quod facrosanttum illud opus excrenerit in instum volume, quod opus tum demum maximo & inastimabili fructu, amantibus vera religionis proponi potest, vbi primů capita ipfa religionis, breniter nudeý, explicata imbiberint. Quapropter admonendos duxi findiosos adolescentes, ut quemadmodum in alijs disciplinis certo ordine à facilioribus ad enque magis ardua sunt progrediuntur, sic quog in boc sacrosanttissimo theologia studio primi planas & perspicuas sententias discant, deinde ad alteora conscendant. It a futură est, ut si spiritum Christi doctorem imploranerint, feliciter in boc studio versentur.

Iam de libri nostri partitione nonnibil adijciëdum est. Ipsim DEVM, sacra scriptura unicum antorem, uninersam religionis dostrinam, quam ipse mundo renelanit ac mansfestanit, in quat nor ordines digessisse manifestum est: Quorum Primus ad sædus gratia seu promissionem, & regnum Christi spirituale pertinet, Secundus communem sormanda vita regulam prascribit. Ter-

time

tini regimen Ecclesiasticum continet. Quartus politicam vitam ac œ conomică instruit. Horum primus Promissionis seu Euangely titulo, reliqui tres Legis nomine signari solent, quoties intra se Promissio seu Euangelium & Lex opponuntur, Alioqui Legis vocabulum hac omnia continet. Nam vbi Latini interpretes, Legis & Graci Toŭ voux voce vsurpant, Ebrai THORA habent, qua in genere doctrinam significat, de quo plura aliâs.

Quanquam autem Respublica Mosaica formanos non obliget, tamen distinctio capitum don Elrina etiamnum in Ecclesia necessariò retinendo est. Nam primum tenenda est omnino do Etrina de spirituali Christi regno, in quo solo salus & vita. dominantur. Deinde opus est generali vinendi regula secudum voluntatem Dei, qua regula in Decalogo continetur. Tertio loco, quia nullus cotus fine certo regimine din incolumis cosstere potest, catus Ecclesia, boc est, cinium Christi,opus habet institutis, inxta quorum prascriptam in externa Ecclesia societate viuendum est. Pofremo quia in hoc mundo tanquam in alieno regno peregrinatur Ecclesia, opus habet, ut recte. de politico & aconomico statuex verbo Domini erudiatur, ne velcotemnat has Dei ordinationes, vel abutatur is in Dei contumeliam.

Deinde & hanc distinctionem, cum ipsa dinini cultus ratio, tum sinis hominis, essagitare videntur. Cultus enim Dei, & simis conditionis bumana natura, ad Deum glorisicandum vera obedientia referentur. Verum quoniam Deus coli
nequis ab ip, qui sunt extra silium, necessaria est
primum dostrina, per quam membra Filiy Dei
constituimur, & regno ChristiSpirituali inauguramur. Deinde, quia cultus Deo prastandus est,
& edendus sinstem panitentia, non solum cum oumbus pips in genere, verñ etiam in externo catu Ecclesia, & politica societate, in quibus vinimis, necesse est pro bac dinersitate statum, Religionis nostra capita distinguere, prasertim cum
ipsum DE V M distinctionis autorem babeamus, &
cultus dinini ratio, sinis a, bominis, e adem suo susfragio approbare videantur.

Sit ergo Prima classis eoru capitum, que necessariò ad promissionie dollrinam pertinent.

Secunda, do Etrinam vit a communem comple-Etatur, cum locis affinibus.

Tertia, Ecclesia regimen, & ea qua illuc pertiment, contineat.

Quarta & postrema classis, Politica & Oc-

Harum Classium negazaia, bocest, capita subijeiam, quo veluti intra trasennam totum boc opus conspiciendum pio lectori proponamus.

## Catalogus capitum communium Primæ claffis.

1. Deus.

2. Creatio.

3. Pronidentia.

4. Homo.

s.Insticia originalis.

6. Liberum arbitri-

7. Contingentia.

8. Peccatum.

9.Panapeccati.

10. Verbum accusans,

11. Euangelium.

12. Ponitentia.

13.Instificatio.

14. Ordo reparationis.

15. Regniich Ristl

### Catalogus capitum communium Secundæ classis.

1. Dollrina vita com- 4. Opera Caritatis.

munis filiorum Der. 5. Vocatio cuiusq.

2. Legitima spiritualis 6. Votum. cultus D B I ra- 7. Conscientia.

tio.

3. Generalis do Etrina bo norum operum.

8. Vetus homo & nouns homo.

9. Litera & Spiritus,

### Catalogus capitum communium Tertiæ classis.

1. Pradestinatio.

2. Ecclefia.

3. Symbolum. In boc capite multi loci explicantur, ut de nomine Iesu, regno & sacerdotio Christi, de natinitate, coceptione, passione, resurrettione, descessa ad inseros, assumptione in coclum, de remissione peccatorum. De Ecclesia, de indicio, de Resurrettione generali. Quare eorum locorum non seci distincta capita, qui a bac communi, nempe Symbolo subiciuntur.

4. Oratio, 12. Autoritas Ecclesia-

s. Doltrina Ecclesia. fica.

6.Sacramentum. 13.Satisfactio.

2. Baptisaus. 14. Libertas Christia-

8.Cana Domini. na.

9.Testamentum. 15.Ceremonie.

10. Ordo Ecclesiasti- 16. Adiaphora.

11. Potestas Ecclesia - 18. Crux.

Catalogus capitum communium Quartæ classis.

1. Magistratus. 7. Dominin & sernitus.

2. Leges. 8. Oeconomia. 3. Indicia. 9. Coningium.

4.Vindeta. 10.Patrium imperium.

5.Zelus. 21.V fus dinitiarum.

6.Contractus, vbi & 12.Cura licita & illicita. de vsura. 13.Perfectio Christiana.

## EXPLICATIO CAPI-TVM PRIMÆ CLASSIS.

CAPVT PRIMVM.

### DEVS:

DE DEO HOMInum institutio à Regio Propheta Danide nobis comendatur, Plak 3 19. Vninersalis vna, altera Pecubaris. Illa omnium hominum communis, bac filorum Despropria existit. U-

traque unde petenda sit, explicandum est.

De uniner fals staque cognitione Dei disputat Paulus ad Rom. 1. vbi sic inquit: Revelatur enim ira Dei è calo super omnem impietatem & insustitiam hominu, veritatem Dei miuste det mentiu. Quia quod cognoscitur de Deo, manifestum est in illis. Deus enim illis manifestanit. Signidem inmisibilia ipsius ex creatione mundi, operibus intellecta, conspiciuntur, aternageius potentia & dininitas in boc, vt fint inexcusabiles.

His verbis Paulus testatur, creatură Deiesse veluti schola quanda vninersalem, in qua in Des notitia erudimur. Est enim tota creatura non solum testimonium de Deo, quod sit, verum etiam freculum quoddam, in quo se quodammodo contemplandum nobis proponit. Aternitas enim ex eo liquet, quod omnis creatura sit conditor. Posentia cognoscitur ex eo, quod tantam mblem e se coditum,in sua manu teneat, faciat á vt omma in se consistant. Sapientia peruidetur ex ordine & dispositione rerum. Bonitas relucet in confernatione & viu rerum. Institia in administratione, qua sontes quidem punit, innocentes verò vindicat. Mesericordia inde cognoscitur, quod tanta patientia tolerat hominum peruersitatem. Veritatis commendatio est, quod sit immenabilis. Proinde qui conceptam DEI notitiam habet jiam illi landem debet eternitatis, potentia, fapientia, bonitatis, institie, misericordie, veritatis, ac ceterarum virtutum, quarum quadam vestigia rebut à se conditis impressit Deus.

Hinc Plato duas definitiones extruxit, quarum prior est: Θεός δὰ ζῶον ἀθάνατον, ἀνταςκὸς τος ὸς ἐυδιαι μονίαν: boc est, Deus est vinens immortale, cui nibil ad felicitate deest. Altera: Θεός δὰν οὐ σία ἀίδιος, τὰγαθῦ φύσεως ἀιτία: id est Deus est essentia aterna, cansa boni quod est in natura. Adyciamus & tertia, qua Socrates apud X enophontem recitat, in hanc sententiam: Scito (inquit) Deum tantum & talem esse, vt simul omnia videat, & omnia andiat, & vòig, adsit, ac simul omnium rerum curam gerat. At q, ita ipsa creatura satis enidente demostrationem de Deo suppedi-

Suppeditat, quantum quidem ad lucem Dei attinet, non quantum ad nostram cacitatem. Sensus enim nofter bit deficit, antequam affequatur, aut quis fit, aut qualis fit DEVS, id quod eleganter innut Paulus Act. 14. cum dicit , Dominum in prateritis generationibus reliquisse gentes in ignorantia, ne g tamen se reliquisse audervror, id est, citra testimonium, quoniam dedit plunias & vbertatem de cœlo.

Porrò huius vniuersalis cognitionis Dei vsus duplex est. Prior Generalis, qui se extendit ad omnes homines, nimirum vt fint inexcufabiles, vt qui nulla possint adferre de fensionem in indicium Des, quin sure sint danabiles, qui agnitum Deum non colunt. Huius vous meminit Paulus in supra citato loco, Rom. 1. his verbis: In boc, vt fint inexcusabiles. Posterior vsus Specialis est, de quo Epistola ad Ebraos loquitur, in hunc modu: Per Fidem intelligimus perfecta fuisse secula verbo Dei. Hie fides eribnit illud lumen, quod in mundi creatione verè proficiant homines in gloriacreatoris. Huc & illud Danidis Psalm. 92. pertinet: Delectastime DOMINE infacturatua, & in operibus manunm tuarum exultabo.

Hec breuser sint dicta de vniuersali Dei cognitione, eiufg, vsu duplici. Nunc de altero gene-

re cognitionis Dei decendum est.

Peculiaris itag, cognoscendi Dei modus duplici

fundameto nitstur, nimirum, Verbo & Testimonio, quod verbo additum est. Talem enim Deum apprehendere oportet, qualem se per verbum & testimonium patesecit, iuxta illud:

Esse Deum credas, quod de se pradicat ipse.

Verbum intelligo, quod inde v fa ab initio de cœlo sonnit varys modis, ac tandem per Filium, Ebra. 1. Testimonin verò verbo adietti duplex est. Aut enim verbo confirmando, vt verum ratumý, à nobis habeatur, additu est: Cuius generis in veteri & nono Testamento multa leguntur, vt in dilunio sernatio piorii: submersio impi mundit Confusio linguarum: Mirabilis transitus populi Desper medium aque Maris rubri & Iordanis: Prologatso dierum ad preces piorum: Multa exuscitationes mortuoru: Sanationes miraculosa, & husus generis pene infinita. Hoc genus testimoniorum commendat suo populo Deus, Exo. 1 3. Erit quasi signum in mann tua, & quasi monumenti in oculis this, at Lex Domini semper sit in ore two. Adquod genus testimoniorum pronocat etiam Dominus apud Iohannem, vbi inquit: Si mubi non creditis, credite operibus meis. Aut fiduciam ex verbo conceptum confirmat, vt Circumcisio & alia Sacrameta veteris populs. Et in nono Testameto Baptismus & Cana Domini, siducia promissionis testimonia & signacula sunt. Has notitia Dei, que in verbo et testimonio residet. det, sola salutaris est. De qua Dominus Ioha. 17. sic inquit: Hec autem est eterna vita, ut cogno-scant te solum verum Deum, & quem missis le-sum Christum. Per hanc enim renouamur (vt inquit Paulus) in imaginem Dei. Cognitionis vo-cabulum hoc loco Synecdoche Ebraica, & noticiam & siduciam consequentem significat.

Postquam autem de duplici Dei cognitione in genere dictum est, nunc ea, qua ad posteriorem, hoc est, ad salutarem illam cognitionem Dei pertinent, in certa membra distinguamus, & ordine explicemus. Constituantur autem hac explicati-

onis membra:

Primum, Descriptio Dei cum distinctione per-

fonarum.

Secundum, Testimonia de vnitate essentia dinina: de Trinitate Personarum: de Dininitate Filis & Spiritus sancti.

Tertium, Dininarum quarundam appellati-

onum explicatio.

Quartum, Proprietates Personarum.

Quintum, Varius modus scriptura loquendi de altera Persona in Dininitate.

Sextum, Testimonia de proprietatibus Dei. Septimum, Quis sit Vsus, & veranoticia Dei

praxis.

### I.

## DESCRIPTIO DEI CVM DI-

STINCTIONE PERSONARYM.

Descriptio autem Deizin qua etiam distinctio Personarum continetur, optima & commodissima est, quam PHILIPPVS in locis Theologicis recitat, his verbis:

DEVS est essentia spiritualis, intelligens, aterna verax, pura, bona, insta, misericors, liberrima,immensa potentia & sapientia: PATER aternus, qui Filium imaginem suam ab aterno gemuit: & FILIVS imago Patris coaterna: & SPIRITYS SANCTYS, procedens à Patre & Filio, sicut patefacta est dinimitatis certo verbo, quod pater aternus cum Filio ac Spiritu San-Elo, condiderit & sernet calum & terram, & omnes creaturas: Et in genere humano condito ad imaginem suam, & certam obedientiam, elegerit sibi Ecclesiam: vt ab ea bec vna & vera dininitas, patefacta certis testimonis, & per verbum traditum : Prophetis & Apostolis, agnofcatur, innocetur & colatur, inxta verbum illud dininitus traditum & damnentur omnes cultus, qui fingunt alios Deos, & hac vera divinitas in vita aterna celebretur.

Hac descriptio ex multis scriptura locis colle-Eta est, & constat quinque principalibus partibus. Primum describitur Deus absolute. Secundo relarelatine, vbi Persona dininitatis discernantur & distinguantur. Tertiò, ab esfecta generali. Quartò, ab esfecta speciali. Quinto & vltimo loco sinic pates actionis dinina additur.

### II.

#### TESTIMONIA PROBANTIA

VNVM ESSE DEVM.

Exodi 20. Dent. s. Ego Iehona Dens tuns, qui eduxi te de terra Ægypti, de domo sernitutis. Non habebis Deos alienos coram me.

Dent.6. Andi Ifrael, I choua Deus noster, Ichoua vum est.

Pfal. 18. Quis Deus prater Iehona, & quis fortis prater Deum nostrum.

Malach.2. Nunquid non pater unus omnium nostrum? Nunquid non Deus unus creaust nos?

1.Cor.8.Scimus quod non sit alius deus quam vinus.

1.Tim.2.V nus est Deus, vnus etiam conciliator Dei & bominum, bomo I esus Christus.

TESTIMONIA PROBANTIA TRES esse Personas diminitatis.

Genesis 1. Opus creationis tribus personis tribuitur. Deus dixit, & spiritus serebatur super aquas. Hic clarè habemus Deum, 26000, & S. san-Elum.

Psal. 33. Verbo I chona cali fatti sunt of spiritu oris cius omnis virtus corum.

Matth. 28. Euntes ergo docete omnes gentes, baptisantes eos in nomine Patris, Fily & S. sancti.

Matth.3. In Baptismo Christi apparent persona distincta Trinitatis. Pater sonat banc voce. Hic est Filius meus dilettus. Filius stans in slumine conspicitur. Spiritus santius specie visibili demittitur.

Ad Gal.4. Quoniam estis fily Dei, emissi Deus spiritum Fily sui in corda vestra, clamantem: Abba Pater.

bent in calo: Pater, hoyos, & Spiritus fantius, & hitres unum sunt.

2. Corinth. 13. Gratia Domini Iefu Christi, & deletio Dei, & communio Spiritus sancti, sit cum omnibus volis.

#### TESTIMONIA PROBANTIA dininitarem Filip.

Testimonia, quibus divina natura filiy Dei comprobatur, ad quinque capita renocare soleo, querum Primum est, apertum scriptura pronunciatum. Secundum, cultus Christo exhibendus. Tertium, Opera Christi. Quartum, confessio Ecclesia. Quintum, officium redemtionis. Hac quinque capita memoria invanda gratia, his versiculis includo:

Dictu, cultus, opus, confessio, munera, quing, hac Naturas Christi cognoscendas tibi mostrant.

Dicta

Dicta sen Scriptura pronunciata intermulta bac sunt sllustria. I erem. 23. Hoc est nomen, quòd vocabunt eum I ehoua instissicator noster.

Pfal. 68. lehoua nomen illi, exultate in confpe-

Etneins.

Esai.9. Vocabitur nomen eins admirabilis,

confiliarius, Deus fortis.

Iohan. 1. In principio erat 26305, & 26305 erat apud Deum, Deus erat 26305. Hic 26305
subiectum est, inxta hanc regulam: Cum varium
hyparcticon collocatur cum duobus nominatinis,
articulus ambiguitatem tollis. Nam is nominatiuus, qui habet adsectum articulum, propositionis
subiectum est, vi, itoì aiyvalioi oi 20220ì. Hic de
Colchis pronuntiatur, quod sint Agypty.

Rom. 9. Ex quibus est Christus, secundum carnem, qui est super omnia Deus benedictus in

Secula.

1. I oban. 5. Et sumus in vero, in Filio eins; Iefu Christo, Hic est verus Deus & vita aterna.

Huc quoque testimonia omnia resero, in quibus naturalis & vnigenitus Dei silius esse pradicatur.

Secundum caput testimoniorum, quibus probatur dininitas Christi, est CVLTVS, qui ex Dei mandato illi exhibetur ab angelis & hominibus.

Ebraos 1. Adorent eum omnes Angeli Des. Huc Paulus & Stephanus innocat & agnoscunt nagStoyposlw. Quare verus & naturalis Deus est.

Hoc ipsum confirmat tertium probationum caput, quod tribuit Christo Opera soli Deo propria: creat, viuisicat, verbo potentia sua omnia portat, exaudit. Hac omnia sunt solinu dinina potentia.

Quartum caput est: Confessio pura & Catholica Ecclesia, de qua in Symboli explicatione.

Postremum membrum est Munus Mediatoris, quod non competit creatura pura. Sed de boc capite etiam in Symbolo dicam, ubi Sacerdotismo Christi sum descripturus.

#### DE SPIRITY SANCTO.

SPIRITYS, chim de Deo predicatur, accipitur dupliciter, nimiră Essentialiter & Personaliter. Ut chim dioitur: Pater 262 & Spiritus Essentialiter accipitur. Personaliter autem, chim protertia Persona în dininitate accipitur, idque per Metonymiam, quia spirituales motus în cordibus bominum excitat, & illoră corda parisicat, quod Epitheton, SANCTVS, etiam indicat.

TESTIMONIA PROBANTIA SPIritum fanctum esse Deum.

Petrus ad Ananiam dicit: Quid est quod implenit cor tuum, vermentireris Spiritui sancto? Et paulò pòst: Non es mentitus hominibus, sed DE O. Iob. 33. Spiritus Domini secit me, & spiracu-

lum

lum omnipotentis vinificanit me . Hoc opus tuntum dinine natura competit.

Basilius dininitatem Spiritus santii hac demostratione astruit: Omnis creatura habet substantiam circumscriptam. Spiritus santius non habet substantiam circumscriptam. Ergo Spiritus santius non est creatura. Innisibilis enim creatura, etiamsi non circumscribatur loco & sinibus, tamen proprietate substantia sinitur. Huc pertinent etiam testimonia suprà citata, de personarum trinitate.

#### III.

## DIVINARVM QVARVNDAM APPELLATIONUM EXPLICATIO.

Appellationes in divinis disigenter observanda & discernenda sunt. Teneatur itaq, principio hac distinctio. Quadam appellationes conveniunt Deo ex omni aternitate: Quadam ex tempore, idq, creaturarum respective, nam in Deum nusti omnino accidens cadit. Sed vtrung, genus plures recipit disferentias. Nam qua Deo attribuuntur ex omni aternitate appellationes, sunt triplices. Quadam enim ad essentiam pertinent: quadam personarum discrimina respicient: quadam collective Deo tribuuntur. Ad essentiam pertinent:

Deus, bonus, sapiens, omnipotens, castus, verax, & huinsmodi, qua de Deo digne dicutur. De hoc genere appellationum tenenda est regula, quod quicquid de una persona dicitur, reliquis possit dignissime attribui. V t enim Patrem recte Deum, Dominum, omnipotentem, instum, intelligentem dicis, ita ea Filio & Spiritui sancto verissime attribuis. Sunt enim ha appellationes Natura, hoc est essentia dinina communes propter aqualitatem aternitatis, magnitudinis, potentia trium

personarum in una Dissinitate.

Cum antem addimus has varias appellationes Deo tribui, non cogitabimus, in Deum accidentia cadere, aut Deum compositum esse, aut mutationibus obnoxium. Nam ha varia appellationes non dinersitatem in essentia dinina notant, sed vnam eandemá, simplicissimam significant, qua has varias sortitur appellationes propter esselus in creaturis. Quare secundum essentiam non distinguantur in Deo, Insticia, sapientia, sortitudo, misericordia, sed secundum essettus in creaturis.

At appellationes, que ad personarum discrimina pertinent, longè aliter se habent. Non enim secundum essentiam dicuntur (tametsi realiter) sedrelatinè, sicut Pater ad Filium, & Filius ad Patrem, & Spiritus sanctus ad vtrung, vt qui ab vtrog, procedit. Pater gignit: 26705 nascitur: Spiritus sanctus procedit. Ha non sunt communes appellationes. Pater enim non est Filius, nec Spiritus sanctus. Pater non nascitur, nec procedit.

De proprietatibus panlo post plura dicemus.

Collectine Deo tribuuntur: Trinus, trinitas, Tziadinos, tzias. V nde recte dixeris: Deus est trinus, Dininitas est trinitas, si personas omnes com-

plecteris dininitatis.

Posterius genus appellationum, quas dixi Deo ex tempore competere, est etiam in triplici discri mine. Nam quadam simpliciter dicuntur, vt: deus est incarnatus, Novos est caro factus. Quadam relatine, sed dupliciter. Nam quadam sunt communes tribus personis, vt, Dominus, creator refuginm, clipeus, & c. Alix feor sim singularis personis competunt, vt, Pater mittit: Films mittitur, vt assumat bumanam naturam: Spiritus fanclus in corda mittitur credentium: hoyos est sacerdos, Mediator. Quadam per similstudinem dicuntur, vt que ad passionem, situm, habitum, locum, tempus referentur, vt cum Deus irasci, surere, ascendere, descedere, aures adhibere, videre dicitur, eo schemate, quod and conominat, vt cum membra, actiones, & affectus hominum aut alsorum animalium, Deo tribuuntur. Membra, vt oculi, aures, os, caput, ale, cornua. Actiones, stare, sedere, ascendere, descendere. Affectus,ira, furor, pænitentia, misericordia, zelus Gc. Verum hac omnia coparate dicuntur, & per similitudinem, qua creata dininis quadam tenni umbra coparari possunt. Sed rem uno atgaltere

exemplo declarabo, ut in alijs studiosi analogiam

considerent.

Oculitribuuntur Deo, quod omnia videat, ae circumlustret: vt prudens paterfamilias in domo, vnde pulchrè oculorum intuitu adumbratur dinina pronidentia. Aures tribuuntur Deo, quoniam omnia audit, nihilá, ipsum latet, significantá, modò equitatem, qua exaudit inuocantes, modò equitatem, qua peccatores non audit. Ascendit, quando se nobis accommodat, at que insigne aliquod opus ad nostram vtilitatem edit. Ala cum tribuuntur Deo, signisicatur deligens Dei pronidentia in souendis ac defendendis piys.

Ex his facile erit de reliquis huius generis formulis indicare, ne in anthropomorphitaru errorem incidamus, qui Deum renera talibus membris preditum esse existimarunt. Nunc quorunda appellationu definitiones subiciam, quarum explicatio valde necessaria est. Primum ergo disserentiam internaturam & Personam videamus.

Quoties NATVRAE vocabulum vittur Ecclesiain doctrina de dininitate, significat ipsam essentiam, quare vera est, in quatres Persona subsistent. PERSONA vnam rem indiniduam natura seu esseta significat, seu, vt Philippus definit, Persona est subsistens vinum, indiniduam,

incommunicabile, non sustentatum ab also, Gracè i orsubvoy. Non sustentatum ab also, excludit disputationes corum, qui vt dude naturas in Christa etia duas personas, sed falso, docebant. Humana enim natura in Christo non habet rationem persona per se, sed dependet singulari ordine ad banc dininam personam, Abyov, vt ab ea sustentetur & confernetur, & rationem persona cum dining natura accipiat. Vnde in Symbolo: Vt anima rationalis & caro vnus est homo: Ita Deus & bomo vnus est Christus, Non unitate natura, sed. unitate persona, Breuiter, Natura dicitur, quatenus est essentia quadam, Persona vero, que in ea essentia seu natura subsistunt . Vnde quia tres sunt suxta patefaltionem divinam subsistentia in dinina essentia, tres quoq confitemur Personas. Alia est enum persona Patris, alia Fly, alia Spiritus sancti. Sed non est alia aut natura aut essétia Patris quam Fily & Spiritus sancti, quemadmodum impiè docuerunt Ariani, Sed vt Pater est in filio & Spiritu fancto, Ita Filius in Patre & Spiritu fancto, & Spiritus fanctus in Patre & Filso ματά περιχώρησιν, υτ Graci loquuntur Theologi. Ita Christiana sides est, non consundere personarum trinitatem, nec discerpere natura vnitatem.

Prima persona dicitur P A T E R aternus, quia habet Filium aternum, qui x6y@ dicitur, duplici respectu. Primu respectu Patris, quia cogitatione Patris nascitur. Deinderespectu nostri, quia prosert Euangelium è sinu Patris, & nobis annunciat. Hic aternus hoyos ideo dicitur silius Patris, quia ab ipso generatur secundum veritatem natura, transsusa Patris substantia in Filiu,

Verum cum dicitur Filius de patre nasci, cauendum est, ne rerum creatarum cogitatione & similitudine initium vllum Nativitatis aterna Christi cum Arianis cogitemus. Nam Dei 26705 ante omne prorsus initiu, hoc est, sine aliquo sua nativitatis initio de Patris substatia genitus est, Deus de Deo, Lumen de Lumine, iuxta confessionem Catholica Ecclesia, qua Filium ouosator Patri consitetur, contra Arianorum dogma, quo tres natura statuebantur, ve tres persona.

Porrò quia Pater dicitur gignere, hoy nasci, & Spiritus sanctus procedere, teneda est harum appellationum explicatio. GIGNERE est
alium de sua esentia gignere. Quare cum CREARE sit aliquid ex nibilo facere, hoyos aternus
Dei nequaqua creatus ese dicendus est. NASCI
est à potentia cognoscente, quia genitum est imago gignentis. Vt autem in hominibus potentia cognoscens, firmat imagnes, & loquitur: Sic Filius
est aterni Patris imago, cogitatione genita, ab eterno communicata substantia, & ostendens Patrem in reuelatione Euangely. PROCEDERE
autem est à voluntate, quia Spiritus sanctus est
motor

motor fen agitator.

PATRIS vocabulum duplicem relationem habet. Nunc enim relationem habet ad hopor, & persona primam in diminitate significat: Nunc ad homines refertur, está commune toti Trinitati ab effectu erga homines, vt cum dicimus: Pater noster, qui es in cælis.

SPIRITUS quog nomen nunc essentialiter, & communiter pradicatur de tribus Personis: nuc personaliter, & est tertia persona in dininita-

te, de qua re supra dictum est,

#### IIII.

## DE PROPRIETATE PER-

In una Essentia tres sunt hypostases seu persona, qua à se innicem proprietatibus duplicibus discernantur, nempe interioribus & exterioribus. Interiores sunt, gignere, nasci, procedere. Solus Pater gignit. Solus Filius nascitur. Solus Spiritus sanctus procedit. Sed internasci & procedere hocest discrimen, quemadmodu & supra indicatum est discrimen, quemadmodu & supra indicatum est. Nasci quidem est à potentia intelligête, quia Filius cogitatione nascitir, & est imago Patris. Procedere autem est à voluntate, quia Spiritus sanctus est agitator seu amor substantialis, tanquamignis amoris, quo Pater silium completitur, & Filius Patre, imò quo postea Pater & Filius dulcissimo complexu sibi copulant Ecclesiam

suam. Proprietates exteriores à beneficisserga Ecclesiam sumta sunt, vt muttere & mitti. Pater mittit, Filsus mittitur, vt assumat carnem humanam, & siat victima. Spiritus sanctus mittitur in corda, vt in nobis accendat nouam lucem & insticiam.

## V.

## MODVS SCRIPTVRÆ VARIVS LOQVENDI DE FILIO ALTE-

rapersona Trinitatis.

Scriptura varys modis de altera persona in dininitate loquitur. Primum enim per Synechdochen, cum humanitati attribuitur, quod est totius persona, vt: Semen mulieris conteret caput serpentis. Et econtra, cu dininitati tribuitur, quod similiter est totius persona, vt cu seremias dicit: Ipsum sehona esse instiscatorem nostrum. Est enim se HOVA essentia dinina appellatio.

Secundò, quadam attribuütur per communicationem idiomatum, sed in concreto. Hac autem ut dextre intelligantur, videndum Primùm, quid sit Idioma. Deinde quid Communicatio Idiomatum, Tum cur in concreto tant um recepta sit hac

pradicatio.

IDIOM A itag, est proprietas uni natura conuen:ens, ut in homine Mentis Idioma est intelligere, ratiocinari, meditari: Corporis Idioma est lacerari, tangi, conspici, & c. COMMVNICATIO IDIOMATVM est, cum Idiomata, hoc est, proprietates unius natura, alteri communicatur, & tribuuntur in concreto, seu: Communicatio Idiomatum est pradicatio, in qua proprietas uni natura conueniens, persona tribuitur in concreto, propter unione hy-

postaticam.

Quod autem in Concreto id tantum suri possit, hac est ratio. Abstracta significant naturas & formas per se consideratas, ut divinitas & divinantura, humanitas & humana natura. Cocreta autem ipsa subiecta significant cum naturis & formis: ut, homo non significat humanitatem, sed vossaus vov totum, in quo anima & corpus sunt. In concreto igitur persona intelligitur, in Abstractio natura tantum.

Cùmigitur loquimur de Filio Dei, communicatio idiomatum est sorma loquendi, in qua proprietates unius natura alteri natura communicantur, propter unionem hypostaticam. In Christo Idioma natura divina est, esse omnipotentem, creatorem, scrutatorem cordium. Rursus Idioma humana natura est edere, bibere, ligari, tristari, crucisigi, mori. Verum hac diversarum naturarum idiomata communicantur in concretis, hoc modo: Filius Maria est omnipotes, est creator, est scrutator cordium. Deus edit, bibit, satigatus est, tristatus, crucisixus est, mortuus est. Sic verbum

est homo, Deus est homo, Christus est Deus, Dem est natm ex virgine. Dem acquisinit sibi Ecclesiam suo sanguine. Ha propositiones ideo sunt vera, quia natura, dinina & humana, unita funt unione hypostatica seu personali.

Teriso, Quadam seorsim naturis tribuuntur: humanitats quidem, que cam folam attingut, vt: Filius Maria creuit sapientia & gratia coram Deo & hominibus. Dininitati verò, qua in illa Glam competut, vt: Filius Dei est, per que secula

funt condita.

Quarto, Interdum pradicata conseniunt vtrig, natura in Abstracto, vt: Christus vinit in calo, quod viig connenit Christo, secundum vtranque naturam, divinam & bumanam.

Quinto, Quedam ita tribuuntur per sone, ve per se & seorsim neg humananeg, divina natura coneniant: qualia sunt opera redemtionis. videlicet, quod potestatem à Patre acceperit, remittédi peccata, suscitandi quos velit, insticiam, sanctitatem, salutem largiendi quod index costitutus sit vinorum & mortuoru, vt honoretur, quemadmodum & Pater, quod sit lux mundi, pastor bo-Bus, (acerdos, rex, mediator.

Discernenda sunt igitur appellationes, qua naturarum proprietzites significant, ab officiy appellationibus. Deus omnipotens, immortalis, sunt appellationes ad dininam naturam referende.

Home

Homo, passibilis, vulneratus, mortuus, sunt appellationes ad naturam humanā referenda, (etstomnis iniuria & passio homini Christo illatu, ad ipsum vnigenitum & impassibilem Deum, quadā ratione pertinet, quia diusna & humana natura vnione hypostatica sunt vnita) Sed nomina Offici, qua sunt, Mediator, Redemtor, Saluator, Rex, Sacerdos, Pastor, competunt toti persona, no alicui natura seorsim.

Porrò huius varietatis distinctio, non solum vislis est ad confutandos hereticos, verum etiam pus mentibus longe alium fructum adfert. Nam sub his varys formis loquendi continetur, quicquid necessarium cognitu est de filio Des, de quo pracipue quatuor necessario cognoscenda sunt. 1. Quod sit verus Deus, unde sides concipit siduciam, quod possit innare & defendere quos velit, hoc est, ad se confugientes, vt qui non solum spiritu & sacramentis, verumetiam natura societate illis coniunctus est. II. Quod sit verus Homo, unde fides concipit fiduciam, quòd velit iuuare. III. Quod sit una persona, non confusis naturis, sed unitis hypostatica unione. V nde fides Deo coniunctiorem se statuit, quam vt ab eo abyciatur. IIII. Quod sit Rex & Pontifex. Breuiter, Saluator in se credentium. Et hoc est sides fundamentum,

Testimonia igitur Primi modi monent, ne offi-

cum redemtionis discerpamus, sed toti CHRI-STO tribuamus, Id quod adbuc quintus modus clarius docet.

Secundus modus vnionem hypostaticam, seu unitatem per sona manifestat. Communio enim idiomatum enidenter oftendit discrime, inter bypostaticam seu personalem naturarum unionem in Christo, & societatem seu auxilium Dei in alys Sanctis. I deo enim pradscata communicantur, quia est unum upisauduov. Tertius modus distin-Elènaturas Christi, nimirum veram dininitatem

ac veram humanitatem comprobat.

Hic vtile est admonere de modis prasentie dinina. Tamet si enim Deus vbique totus per suam simplicem essentiam est, inztaillud: Calum & terram ego impleo : non tamen eodem modo vbique esse connincitur. Nam quatuor sunt gradus prasentia Dei. Primus est prasentia conservationis, qua Deus omnibus creaturis adest, ita vt eas sustentet,& conseruet. Secundus gradus est, quo beatis angelis & hominibus in gloria adest. Tertius, quo in hac vita renatis adest, suo spiritu & efficacia. Quartus, quo adest λόγω vnione bypostatica inseparabiliter.

#### PROPRIE-VNDE TATIBVS FIDES

in ipsum stabilitur.

Exodi

Exodi 34. I ehoua I ehona, Deus misericors & clemens, patsens, ac multa miserationis, et verax, qui aufers iniquitatem & scelera, apud que innoceus non erit innoces, qui misericordiam cu-stodis in millia, qui reddis iniquitatem patrum silys ac nepotibus, in tertiam & quartam generationem.

Psal. 8 s. Et tu I ehoua Deus, wiserator & misericors, patiës & multa misericordia, & verax.

Ierem. 23. Putasne Deus è vicino ego sum, dicit Dominus, & non Deus è longè? Si occultabitur vir in absconditis, & ego non videbo eum, dicit Dominus? Nunquid non cœlum & terram impleo, dicit Dominus?

Îerem. 32. Fortissime, magne & potens, Iehoua exercituum nomen tibi, magnus consilio, & incomprehensibilis cogitatu, cuius oculi aperti sunt super omnes vias filiorum Adam, vt reddas vnicuique secundum vias suas, & secundum fructă adinuentionum eius.

#### VII. DE VSV.

Qua hactenus dicta sunt, ad yvõos v pertinent. Nunc pauca subiung am de vsu & praxi. Primu itag, sõrmant hac recte iudicium nostru de Deo, qui vult à nobis agnoscitalis, quale se suo V erbo & Testimonio patefecit. Secundo, hinc recte iudicare discimus de creatione, qua est opus totius Trinitatis. Tertiò, rectè sentire de reparatione generis humani, quod etiam opus totius Trinitatis existit, seruata tamen cuiusque Persona proprietate. Quarto, articuli sidei nostra hinc confirmantur, in quibus prostemur, nos credere in vnum Deum, qui est Pater, Filius & Spiritus sanctus. Quintò, erudiunt hac nos ad solicite ambulandum coram DEO nostro, in vero timore & side. Est enim pracipuus sinis notitia Dei, siducia in ipsum. Sextò, hac faciunt ad rectè innocandum. Inuocatio enim dirigenda est ad hūc solum Deum, qui est vnus in substantia, & trinuu in personis.

# DE CREATIONE.

Reatso propriè est primaria illa rerum productio sine sormatio, qua Deus aternus Pater Domini nostri Iesu Christi, unà cum Filio aterno, & Spiritu sancto, pròduxit ex nihilo, & formanit ecclum & terram, & contenta in illis, visibilia & innisibilia, ut ipse agnoscatur & colatur. Est enim Creare propriè aliquid ex nihilo facere. Ebraice BARA. Gracus genus posuit: inosnos secit.

Vt autem maiori admiratione rerum creatarum teneamur, observandum est praconiŭ creaturarum turarum Genesis 1.vbi Moses itainquit: Viditág Deus cucta qua fecerat, & ecce bona valde. Hoc dictu Primum monet, vt creaturas separemus à desormitate, in naturam per peccatu introducta. Est enim peccatum eius á effectus non à Deo, sed à Diabolo & homine, auertentibus se à Deo.

Deinde cum res creatas valde bonas esse audimus, tenendum est discrimen inter Deum, summe bonum, et res ab eo esfectas. Est enim Deus bonus causa' origine, qua bonitatis ratio rebus creatis minime competit. Quare Dominus in Euangelio pronuntiat, Deum solum bonum esse, qui no aliunde sua bonitatis rationem habet, sed ipse bonus est, natura, causa & origine.

At RES create quadruplici de cansa bone

predicantur.

Primim enim ex eo bona dicuntur, & sunt, quia à Deo optimo sunt condita.

Secundo, quia Deo conditori placent.

Tertiò, quia funt ordinate ad bonos vsus.

Quartò, quia singula in suo ordine Deo optimo servire debet. Vnde Dani 1 Psalm. 148. hortatur totam uninersitatem rerü, ut Deum condstorem et saluatorem suum celebret. Et quanqua tota creatura Deum sua quadam ratione celebrat, tamen pracipuum cultum à rationali creatura requirit. Quare Angeli & homines conditi erant, ut essent templum Dei, & vera innocentia fernirent Deo. Hac nos admoneant, quotiescuná hanc rerum machinam intuemur, vt ad (hristum reparatorem natura humana cossigiamus, quò aliquando Deo in nostro ordine rite servire cum sanctis Angelis possimus.

Porrò in creaturis spellentur hac quatuor. Primum, specierum pulcherrima varietas.

Secundum, facultatum & virium in rebus productis vitilissima proprietas.

Tertium, ordo creationis, & rerum producta-

rum incundissimus.

Quartum, Finis principalis conditionis reru. Hac quatuor de multis magnis rebus nos admonent.

Varietas enim specierum, qua adeo pulcre rerum gradus distinxit, commendat nobis opisicis summam potentiam & sapientiam:

Proprietas & vis rebus insita, bonitatem creatoris pradicat, vt qui ad certas vtilitates res

singulas condiderit.

Ordo duplex consideretur, Prior creationis, qui docet, omnia propter hominem condita. Vnde commendat Deus nobis suä paternam providentiam, quod antequa nasceremur, prospexerit nobis. Posterior ordo est rerum creatarum, quarum quatuor sunt gradus: Insimus, earu rerum, qua sunt tantum, ut Elemeta, Lapides, Metalla. & Cre. Proximus, rerum qua sunt & vinunt tan-

tum,

tum, vt planta, berba, frutices. Tertius, rerum qua sunt, viuunt & sentiunt, vt animalia bruta. Summus rerum est, qua no solum sunt, viuunt et sentiunt, verum etiam intelligunt. Hi gradus rerum banc naturam ex primana coditione & ordinatione Dei obtinent, vt inferiores gradus seruiat superiorib, seruata cuius á, dignitate. Quare vt tres primi ordines seruiút bomini, ita quartus gradus ad vnum Deum coledum referri deberet. Seruant enim suum ordinem vniuersa creatura, seruientes homini. Sed cum Homo non sernit Deo, contra suam naturam facit, & in-uertit ordinem natura rerum.

Huius igitur ordinis consideratio duarum rerum nos admonebit. Primum enim, qua sit hominis excellentia ostendit. Excellit enim omnia, qua infra suum ordinem collocata sunt. Deinde ostendit, quo omnes hominis actiones referenda sint, nimirum ad Deum agnoscendum & glorisicandum, & ad perpetuam gratiarum actionem reddeudam Deo, qui in nostrum bonum omnia condiderit.

Postremum eorum quatuor, qua specțăda sunt in creaturis, est sinis creaturarum, qui ex ordine earundem haud obscure intelligi potest. Elementa enim & creatura primi ordinis ordinantur ad alias creaturas digniores, ita ut ordo reru trium graduum ad hominem, Hominis verò sit ad Deu

agnoscendum & glorisicandum. Hinc Salomon Pronerb. 16. Uninersa propter semetipsium operatus est I ehoma. Propter semetipsium, hoc est, vt ipse ex ijs agnoscatur, landetur & glorisicetur. Non enim res creanit, vt illis vteretur, quia nec illis nec nostris bonis indiget. Psal. 16.

#### TESTIMONIA CREATIONIS.

Genes. 1. In principio creanit Dens calum & terram. Lege historiam creationis primo & secundo capite Geneseos.

Psalm. 33.V erbo I ehoua cæli firmati sunt, &

feritu oris eius omnis virtus corum.

Psalmo codem: Quoniam ipse dixit, & facta sunt,ipse mandauit,& creata sunt.

Pfalm. 18. Cæls enarrant gloriam Dei, & 0pera manuum eius annunciant firmamentum.

Pronerb. 16. Omnia operatus est Iebona propter semetipsum.

# DE PROVIDENTIA DEL.

PRovidentia Dei, est non solum ipsa divina ratio, 'qua is cunsta praterita & situra videt & cognoscit, sed etiam administratio, per quam Deus sustentat, gubernat & moderatur omnia à se condita, in sui nominis gloriam. Sed huius administrationis tres sunt modi.

Primus

Primus, est V ninersalis providentia, qua dirigit Deus omnes creaturas, iuxta conditionem & proprietatem, quam singulis, dum formaret eas, dedit, Et nunc eas sua cura completitur, vt stet incolumis natura status. Quare cum Solem, Lunam, Stellas, cursum sun conficere vide amus, existimemus ipsa obedire DE 0, ipsius inssa exequi, neque id tantum, sed Dei quoq manu gubernari, ferrig, omnia eius nutu. Nec prohibet hac vniuersalis Dei operatio, quo minus singula creature,tum in colo, tum interris, qualitatem & naturam suam retineant, propriam g, inclinationem sequantur. Unde Augustinus dicit, Deumres conditas sic administrare, ut eas propriss motibus agere sin at. Nam boc ip sum est providentia Dei, Ut non folum naturam, verumetiam inclinatione modumá natura agendi sustentet.

Secundus modus Specialis providetia est, qua Deus moderatur omnia, & addicit creaturas in obsequium suum, vt maxime expedire & conducere sibi videtur. Hac plunias, tonitrua, gelu, grandinem, siccitatem, tempestatem, serenitatem, abundantiam, famem, bellum, pacem, exilis, & c. essicit vt bac sint bonitatis, & instrumenta, prout nunc seruos suos inuare: nunc sontes punire: nunc pios castigare paterno assectu constituit: I dá, iuxta promissiones suas et minas, no aliqua stoica necessitate. Est autem hac

regula in primis tenenda: quod sub dininam pronidentiam non tantim cadant esfectiu suturi, sed etiam ex quibus causis, quo medio quog, ordine proueniant. Eur strangulatur, idque pronidentia dinina, quia suri necommisti tali supplicio dignum nequaquam strangulandus, e avel simili causa no pracedente: etsi interdu nobis causa talium suppliciorum occulta sunt. Proinde in enentibus ad promissiones & minas dininas, & no ad Stoicam

necessitatem respiciendum est.

Terrius modus est pronidetia Peculiaris, qua Dem vinit et regnat in Ecclesia (hristi:erigit et finet fideles: operatur velle & perficere: inspirat precandi affectum:efficit, vt in preceptis suis ambulemus iuxta suam promissionem. Eze. 36. Auferam cor lapideum de carne vestra, & dabo vobis cor carneum, & faciam, vt in praceptis meis ambuletis, & indicia mea faciatis. Quatenus enim corrupti sumus peccato originale, terre sicce & sterilipersimiles sumus, boni fructus nibil omnino producenti. Nam corruptă est indicium nostrum, volutas nostra Deo rebellis, ad malu proclinis & propensa: denig, tota nostra natura viciosa est. Quod cum ita sit, ipse Dominus peculiari cura reformat in nobis indicium, operatur in nobis & velle et perficere. Sed interim notandum est, nos à natura electionem & voluntatem babere:sed quia verag, peccato depranata est, Dominus

minus eas sua manu resormat, & è malis bonas facit. Quod igitur ad discernendum aptisumus, quod volumus, quod hoc velissud facimus, id naturale Dei donii est. Quod verò nihil aliud possumus eligere, expetere aut facere, quàm mali, ad ex corruptione peccati est. Contrà, quod bene operari cupimus, at q exequendi potestate sumus praditi, id totum à gratia proficiscitur, qua in meliorem vitam regenerati sumus.

Porrò Finis & Vsus pronidentia Dei nunc explicandi sunt. Finis itag, duplex est: Prior, vt nos totos Deo commendemus, eum timeamus, innocemus et pradicemus. Posterior, vt securè contemnamus quicquid nobis mundus vel Satanmi-

natur.

V sus autemut conspiciatur apertius, due obfernada sunt nobis distinctiones. Prior, quod tam in prateritum quam in futurum consideranda sit providentia Dei, Altera, quod Deus interdum cum suis medis, interdum sine medis, nonnunquam etiam contra omnia media, suam providentiam exequatur.

Si igitur ad tempus respicis prateritum, dinina pronidentia ascribes, quicquid vel prosperì

vel aduersi tibi contigit, sed dinersimode.

Si enim quid prosperi contigit, habes occasione celebrandi Dei, Idg, exemplo sanctorum Patriarcharum, Regum, atg, adeò omnium piorum. Si quid adversi contigit, duo facies. Primum cogita cum I ob: Sicut Domino placuit, ita fa-Elum est. Deinde antealta vita subeat memoria, vt vel ex pænis tibi inslittis peccata tua agnofcas, ac emenderis: Ita, vt cum Danide dicere possis: Bonum est mibi Domine quod bumiliasti me.

In tempus futurum boc modo reputanda est promidentia Dei, vi semper ad eius promissiones & minas intentus sis, binc ad Dei timorem, sidei innocationis a prosectum incitaberis. Non enim carnis torporem, sed quietem sidei adserre nobis debet promidentia Dei. Deinde etiam adnersus crucis acerbitatem armaberis.

Porrò siper media prospicit tibi Dominus, accipe tanquam à manu Dei, & illi gratum te exbibe. Media autem, vi pronidentia Des instrumenta agnoscito. Si absque medis, vi si sine pane te in carcere susseitante, verbo Domini boc asseribendum est. Si contra media nobis pronidet Dominu, boc est, cum nulla obstacula pronidentiam paternam impedire possunt, vi cum David ene-tius est in regnum, Sanle contra cum tota samilia reclamante: Cum Daviel in spelunca Leonic liberatur, & tres viri in camino Babylonico: babeneu materiam pradicandi & celebrandi Dei. Hodie Ecclesia, velinnitu inserorum portis, Dei pronidentia in boc regno & alibi consernatur. Hac si cogituremus, non adeò sacrilegè abiesta si-

ducia in Denm, confugeremus ad humana prafidia, & in fauore pulueris & cineris spem poneremus: quam proterniam non uno in loco Scriptura maledistam pronunciat. I eremia 17. Maledi-Etus homo, qui ponit siduciam in homine, & ponit carnem brachium suum.

## TESTIMONIA PROVIDENTIAE vninerfalis.

Pfal. 104-secundus, qui incipit: Benedic anima mea Dominum: predicat hanc universalem administrationem.

Paulus Act. 17. In spsi enim viuimus, monemur & sumus, id est, per spsum datur, sustentatur & souetur vita nostra.

Ebre. 1 1. Ferens omnia verbo potentia fila.

Matt. 10. Duo passeres asse veneunt, & vnus ex illis non cadit super terram sine Patre vestro. 1. Tim. 6. Qui vinissicat omnia.

## TESTIMONIA PROVIDENTIAE fecialis.

Pfa. 127. Nisi Dominus adificaneris domum, frustra laborat qui adificat eam.

Pronerb.3. Egestas à Domino in domo impy, babitacula antem instorum benedicentur?

Pfa.36.Homines & iumeta innabis Domine. Huc Pfalmus 107.referendus est.

Huc refertur, quoties Dominus per Prophetas dicit, se tenebras & lucem, vitum & mortem immittere.

### TESTIMONIA PECVLIARIS PROnidentia, qua est electorum.

Pfal. 1. Nouit Dominus viam instorum.

Psal. 33.0 culi Domini super instos.

Matt. 10. Capilli vestri omnes numerati sunt. Huc Psal: 9 1. Qui babitat in adiutorio altissimi, totus reserendus est. In boc enim pulcherrimè ostenditur, quod Ecclesia Christi su veluti theatrum providentia Dei.

## HOMO.

HOMO est creatura Dei, constans corpore de anima rationali, ad imaginem Dei, cum libera voluntate condita, prases que creaturarum inferiorum ordinum constituta, ve Deum in societute agnoscat de celebret. Hec desinivo suta ex secundo capite Geneseos connenie homini, ve creatus erat à DEO, dum erat adhuc in honore, ve Psal. 49 loquium, boc est, su statu innocentia ante peccatum.

Scire ante oportet, quod scriptura sacra quadrupticis status bominis meminit, quorum Primus suit ante peccatum, Ge.2. Secundus sub peccato. Tertius sub gratia saderis, Ge.3, & passim in scripturis, In quo statu soli sunt y, qui saderis participes sacti sunt. Quartus status, post banc

vitum, & is variat. Ante enim resurrectionem, corpus in sepulcro, anima pij in requie erit: Post resurrectionem verò coniungentur anima corporibus, ve velrequie eterna finantur simul, vel pænas luant sue iniusticia. Iuxtz horum stat uum dinersitatem, hominis conditio mirabiliter variat. Quare breuiter admonebo, qualis nam sit homo in diversis illis statibus.

In primo igitur statu, quem vocant statum Innocentia, qualis fuerit homo, ideò brenius dicam, quia postea rursus repetendum est, vbi dicetur de insticia originali. Habest itaque homo in hoc primo statu 1.imaginem Dei. 2. integritatem. 3. iuraklar omniñ virium, 4. verbum. 5. Duplex facramentum, immortalitatis & probationis. Sed hac apertins declaranda funt, ac primum de imagine dicendum est.

Imago itaque quid sit, non est obscurum. Est enim rei alicuius expressio sen representatio, ida tum in anima hominis, videlicet in parte cognoscente, tum extra animam. Cum enim mens bumana cogitut aliquid, imaginem quandam rei veluti pingit & delineat : vt quoties cogitat aliquis hominem notum absentem, mente quasi delineat corporis figuram, quamintuetur de absente cogitans. Ad eundem modum pictor manu exprimit deliniamenta corporis, cuius imaginem

pingit, vt absentis sirmam, quantum sieri potest, reserat & representet picta imago. Hanc esse propriam significationem I maginis manisestum est, quam appellationem verbum Dei accommodat aterno λόγφ, deinde & homini, ac vocat imaginem Dei, qua ipsum Deum representat & resert. Sed hac duplex est, naturalis nimirum & gratuita. Naturalis Dei imago in solo Christo est, &

est duplex,essentialis,& per virtutem.

Essentialis est einsdem essentia cum Patre, vnde & suosos @ dicitur, coaterna & coaqualis. Vt enim in nobis cogitatio firmat imagines reru, de quibus cogitamus: ita eternus Pater sese ab aterno intuens & cogitans, gignit smaginem fui. Sed nos non transfundimus substantiam in imagines illas in mente formatas, qua reipfa sunt subita & enanescentes alliones. At Pater aternus ab aterno gignit imaginem, communicata ipsi essentia. Hanc essentialem Dei imaginem, hoc est, Christum Dominum, Epistola ad Ebraos vocat charalterem substantia Patris, boc est, imaginem substantialem qua Filius est oporos cum persona Patris. Vocatur & hoyos eadem ratione . Vt enim imago in nobis concepta est hoyos, boc est, verbum mentale: ita Filius Dei λόγος, est eterni Patris imago, ineffabili ratione communicata efsentia ab aterno.

Imago Dei per gloriam virtutis (quam Episto-

la ad Ebraes anaiyasua gloria vocat ) est, qua refulget in Christo per operum dininorum virtu tem, unde & Patris cœlestis potetia gloriosa, & voluntas paterna conspicitur. Ita enum se totu in Christo patefecit Deus, ut in spso immesam suam bonitatem, apientiam, virtutem ac quavlewalar in solidum declaranerit. De hac imagine loquitur Dominus Ioh. 14. Philippe, qui videt me, videt & Patrem. Et quonia virtutis similitudo (ut inquit Hillarius) non potest esse dissimilie natura, rette ex virtutis similitudine, essentia similitudo concluditur. Virtus enim Christs, presentis dininitatis visibilis est imago: qua Deus nobis, per se inuisibilis, quodamodo redditur visibilis. Nec potest hac virtutis gloria Prophetis aut Apostolistribui, qui dinina opera ediderunt. Non enim propria, sed CHRISTI virtute & innocatione id fecerunt ad confirmandam Christi gloriam.

Porro Imago Dei per gratia ea est, secundum quam primus homo factus & sormatus suit, iuxta illud: Faciamus homine in imagine nostra, secudum similitudinem nostram. Hac imago in homine tripliciter considerari potest. Primum ratione substantia: deinde ratione donorum, quibus ornatus erat primus homo: tertiò ratione eminentia

Super alias creaturas.

Augustinus imaginem Deisquaratione substantia spectatur, interpretatur hoc modo: Memoria in mente hominis significat Patrem eternum gignentem Filium. Cogitatio significat Filium, unde & hoyos aterni Patris dicitur. Voluntas Spiritum sanctum significat. Neg, dubium est, aterni Patris & Filiy & Spiritus sancti discriminam humana mente esse adumbrata. Est Mens quidem una simplicissima natura, sed in ea sunt esta tres proprietates: Memoria. Cogitatio & Voluntas qua representant, tanquam obscura quadam umbra, personarum in dininis discrimina.

Verum si ad DONA reseres hanc Dei imaginem in homine, erit profectio imago Dei, consormitas & similitudo, qua Adamo erat cum Deo, qua insticiam & sanctitate Dei quasi in speculo reprasentauit Adam, Unde Paulus Ephes. 4. Et induatis nouum hominem, qui secundum Deum creatus est, in insticia & sanctitate veritatis. Huius imaginis sinis suit, vt Adam cum sua posteritate in sanctitate & insticia omnibus diebus serviret Deo.

Ratione ordinis seu eminetia ad alias creaturas, homo erat conditus ad imaginem Dei, ut qui Dominus omnium rerum inferiorum ordinu erat constitutus. Hac quidem imago non ad puritatem & sanctitutem cordis, sed ad externa ordinationem Dei pertinet. Vnde Paulus 1. Cor. 11. Virum imaginem & gloriam Dei docet. In eminentia emin, qua vir mulierem antecellit, gloria & ima-

go Dei quodammodo cofpicitur, quemadmodum

in omni principatu.

Has TRES partes imaginis Dei esse non est dubium: quaru extrema, hoc est, prima & vltima inxta quas dam tenues umbras remanserunt in homine post lapsum. Nedia aute pars prorsus inducta suit per peccatum, sed per Christum in regeneratis indies reparatur & suillustrior: qua post resurrectionem persicietur: quando non solum mente, corde, assectibus conformes Christo erimu, verum etiam corporibus, quod Paulus 1. Cornth. 15.6 Philip 3.docet.

II.

Secundum, quod habuisse hominem in primo statu dixi, est integritas. Hac suit mentis, persette intelligetis & rectissime indicantis: cordis instissime & ordinatissime appetentis: & corporis protissime exequentis, qua mens persette indicanit, & correcte imperanit.

111.

Tertio loco evraglar posui, qua omniŭ virium pulcerrima harmonia extitit: qua mens nihil cogitans, cor nihil appetiuit, corpus nihil executum est, nisi quod Deo probabatur. Qua harmonia mentis, corporis & cordis cum voluntate Dei, summum hominis bonum suit, ratione status hominis persettissimi.

### IIII.

Sequitur Verbum, quod & praceptum & probibitionem continet. Praceptum: Ex omni arbore paradifi comedes. Prohibitionem: De arbore autem scientia boni & mali ne comedas. Hac arbor homini exitialis suit, non quidem sua natura, nam bona DEI creatura erat, sed propter mandatum Dei, quod violare nesas erat.

#### V.

Postremum, quod posui in statu primo hominis, sinit sacramentum duplex, videlicet probationis & immortalitatis. Quemadmodum enim arbor scientia boni & mali exitio suit Adamo propter ipsius pranaricationem: (erat enim illi à Deo commendatum, ut esset explorationis seu probationis sacramentum quoddam) I ta, si pracepto ob temperasset, fructus arboris vita sacramentum suisset illi immortalitatis, ac quasi remedium, quo vita perpetuo conseruanda esset. Hoc aperte indicat textus, cum dicit: Nunc ergo, ne sorte mitat manum suam, & sumat etia de arbore vita, & comedat, & vinat in aternum, emist eum Dominus Deus de horto Edon, seu paradiso.

Status secudus hominis miserrimus est, sub pec cato & tyrannide Diaboli, qui qualis sit, in VIII capite, vbi de peccato agetur, manifestabitur.

Tertius status Gratia est. In hoc Imago Dei, per peccatum in secundo statu deleta, instaurari inciincipit per (bristum, naturalem Dei imaginem. Quemadmodum enim creatio hominis suit sormatio ipsius ad imagine Dei: Ita sane regeneratio piorum nihil aliud est, quam resormatio imaginis Dei in illis. In hoc igitur statu lapsus homo dextera Dei erigitur, dum in (hristum credit. Vnde praclare Augustinus: Sed quomam (inquit) non sicut sponte homo cecidit, ita sponte resurgere potest, porrectam nobis desuper dexteram Dei, id est, Dominum nostrum Iesum Christum sirma side teneamus.

De quarto statu hominis, qui est piorum quidem in gloria, hoc est, aterna beatitudine, Impio-

rum verò in gehenna, dicam in Symbolo.

### VSVS.

Porrò v s v s huius capitis est, ut agnito sine nostra conditionis, Christum natura nostra & i-maginis Dei in nobis reparatorem, sirma side teneamus, ei g, totis viribus seruiamus, in santtitate & insticia vera. Nunc testimonia de primo tantùm statu hominis subiycia, quia de aliys commodius suis proprius locis dicetur.

## TESTIMONIA DE HOMINIS

PRIMO STATV.

Gen.1. Creanit Dens hommem adimaginem fuam, adimaginemDei creanit eum, Masculum & sæminam creanit eos.

Gene.2. Formanit Deus hominem de puluere

terra, & inspirant in faciem eine spiracula vita.

Psal.49. Homo cùm in honore esset, non intellexit. Hic statum innocentia honoris titulo ornat Danid.

Eccles.7. Dem fecit hominem erectum.

Syracida 15. Deus reliquis hominem in manu consily sui.

Syracida 17. Deus de terra creanit hominem,

& secundum imaginem suam fecit illum.
Sapien.2.Dem creanit hominem in integrita-

te, ad imaginem similitudinis sua fecit eum.

Esai.43. Omnem vocatum in nomine meo, in gloriam meam creaui eum, sormani eu, seci eum.

# IVSTICIA ORIGINALIS.

The Ametsi facile colligipotest, exis, qua diximus de statu hominis ante lapsum, qua qualisá, sit insticia originalis: tamen vtile est tenere aliquam brenem descriptionem, qualis hac esse poterit.

I V STITIA ORIGINALIS est integritas natura humana, in qua refulget imago Dei, obedientia & ¿utaξla omnium virium, mentis, cordis, corporis, erga Deum, adeo gʻipsa generis humani approbatio & acceptatio apud Deum.

In hac definitione duo complexus sum , nimirum Materiale & Formale institue originalis.

Mate-

Materiale est integritas natura humana, lux mentis, voluntatis conuerfio ad Deum, cordis obedientia & ivragia omnium virium in homine. Formale verò est ipsa approbatio & acceptatio hominis apud Deum. Descriptionis huius mebra ex testimonis suprà commemoratis de statu hominis confirmantur.

### VSVS.

Vsus est, ut lapsum nostrum ab hac insticia deploremus, ac totis viribus anhelemus, ut eam per CHRISTY M recipiamus.

# LIBERVM ARBITRIVM.

Multa sunt, cum veterum, tum recetium a-Menta & docta disputationes de libero arbitrio: quas ut eò rectius intelligant adolescentes, primum exponam quadam vocabula, quoru cogmito faciat ad intelligenda rectius hac doctrina.

Sex funt in homine, quatum ad hoc negocium attinet, spectanda: Vita, Sensus, Appetitus, Ratio, Voluntas, Voluntatis libertas.

Vita ipsa est internus & naturalis motus, vigens tantum intrinsecus.

Sensu est vitalis in corpore motus, vigens etiam extrinsecus.

Appetitus est naturalis vis in animante, monendis anide sensibus attributa. Ratio est facultas naturalis indicandi res oblatas.

Voluntas est motus naturalis, rationi, appetitui, & sensui prasidens. Hac sane quocung, se inclinaucrit, semper habet rationem comitem, & quodammodo pedissequam, non quod semper ex ratione, sed quod nunquam abs gratione moneatur, ita, vt multa faciat per ipsam contra ipsam, hoc est, quasi per eius ministeriu contra eius consilium & indicium. Hinc illa vox Medea: video meliora probog,

Deteriora sequor.

Est autem ratio voluntati data, ut instruat illam, no ut destruat. Destrueret autem, si necessitatem ei ullam imponeret, quo minus libere pro arbitrio se moneret, sine in malum cosentiens, siue in bonú. Si horum alterutrum prohiberet ratio, voluntas no esset voluntas. Voluntas enim coacta proprie volutas dici nequit, licet serua sit in non renatis.

Iam unde sit liberum arbitrium, ex predictis colligendu est: nempe, quod sit spontaneus ex voluntatis libertate & rationis arbitrio, hoc est, iudicio consensus. Ratio enim non imperat voluntati, sed ut consiliarius sidus indicat, relinquens voluntati imperandi munus. Ratio Medea volutati dictauit, sosynverga prolem conseruandam: quod iudicium et si probauit voluntas, tamen ut domina

domina media ad imperandu elegit contrarium,

idg frome & libere.

- Quare liberum arbitrium est facultas, que voluntas sponte sua, minime coasta eligit vel respuit quod ratio indicat. Vt enim arbitriu, iudicsū rationis, ita libert as voluntatis inclinationem liberam in hoc vel illud mostratum à ratione respicit. Hic certe libertas seruituti non apponitur, sed necessitati seu coactioni: que nullo pacto sine implicatione contradictionis cum voluntate stare potest. Cum itag, Theologi quidam liberum arbitrium oppugnant non tollunt libertatem volutatis, quatenus sua sponte & volutario motu hoc eligit, vel illud reycit: Sed quatenus serua esse ne gatur captina sub peccato. Hanc enim opinione smpugnant, non Stoicam statuunt voluntatis necessitatem. Vnde fit, quod interdum nontam de rebus, quam de vocabulis certetur, dum aly libertatis vocabulum opponunt necessitati, aly sernituti. Si enim libert as necessitati seu coactioni opponitur, voluntatem tollit, qui eius libertatem enernat. At si opponitur serno, gratia hostis est, qui libertatem, quantu ad insticiam spiritualem attinet, homini non renato vindicat, Atg, in hunc modum philosophice fereinter Theologos dispu-Tatur.

Quoniam autem in quastione de libero arbitrio in Ecclesia quaritur (ni fallor, libenter enim me doctorum indicio subjeto) simul de indicio Evoluntate Eviribus hominum, in ijs prastandis, qua ad salutem animarii pertinent: Equia Grecorum vocabulum nimium arrogăs est, quo non tantum voluntatis spontaneus motus ad aliquid, sed etia virium libera facultas significatur, (Est antem vocabulum Gracis vistatum in bac quastione avrezum; selssmentistent, quasi homo ex se haberet non solum eligendi facultatem, verum etiam prastandi vires, quemadmodii Pelagius somniauit) subyciam explicationem buins quastionis, quatenus liberum arbitrium etia facultatem prastandi, qua voluntas imperat, completetatur. Sit jubac desinitio:

LIBERVM ARBITRIVM est facultat, rationis quidem ad malum bonúmue discernendum, voluntatis vero ad vtrumuis eligedum, denig & virium ad vtrumlibet prastandum. Nam vt aliquid reste siat vel geratur, requiritur primim indicium sanum: Deinde voluntas media ad imperadum: Postremo conatus seu vires, qua obsequium prastant. Hinc sequitur, illic demu este liberum arbitrium, vbi indicium sanu est, voluntas promta, vires qua agendu idonea. Quare cum hac omnia in primo statu hominis absoluta & perfecta sucrint, ibi quoq, liberum arbitrium susse minime impeditum, manifestum est.

Verum cum de libero arbitrio queritur, que-

ftio

ftio est potissimum: An homo post lapsum à suo primo statu habeat liberum arbitriu, nec ne ? Vt ad hanc quastionem planè & sine errore respondeatur, tria sunt notanda: Primum enim constituenda est regula ex is, qua dista sunt: Deinde distinguendi sunt astronum gradus: Tumastionibus applicanda est regula.

REGVLA hac est: Liberum arbitrium earum est rerum, quarum indicium integrum existit, voluntas non impedita, & vires sufficientes.

GRADVS actionum, quantum quidem ad hoc nostrum propositum attinet, quatuor constituantur.

Primus gradus sit actionum, qua hominibus cum brutis magna ex parte communes sunt: vt qua pertinet ad conservationem natura seu indiuiduoru. Huius generis sunt, educare, tueri natos, edere, bibere, vestire, adisicare, vigilare, dormire, ire, stare, sedere, & id genus alia.

Secundus gradus actiones rationis complectitur, quarum alia sunt communes, alia privata, alia politica, alia economica. Huius generis sunt: gerere magistratum, servire, contractus exercere, colere agros, exercere artisicium, navigare.

Tertius gradus Ecclesiasticorum operum est, qua pertinent ad ministerium conservandum, ut, docere verbu, hac vel illa hora conenire, audire verbu, administrare Sacramenta, percipere Sacramenta, his velillis caremonis viti.

Quartus gradus dinina opera completitur, vt, implere legem Dei, prastare sidem, credere, rette orare, diligere inunicos. Breniter, eorum o perum est hic gradus, qua lege sun Deus à nobis requirit, quod ad interiorem & veram obedientiam attinet.

His gradibu actionum in constitutis, non erit difficilis regula accommodatio. Quare pro dinersitate horum graduum, ad quastionem sic re-

fondendum est.

In primo actionum gradu homo liberum arbitrium habet. Potest enim natura sensu actionues huius gradus discernere, potest etiam naturalimpetu ad eas ferri, nec vires in hac parte abdeò fracta sunt, quin obsequium appetitui prastare possint.

In secundo & tertio gradibus, impediantur duabus rebus, tyrannide Diaboli, & virium imbecillutate, net indicium hic est tam integrum, nec voluntas adeò alacris, vt in primo genere: Hine illud Medea: video meliora probog,

Deteriora sequor.

Et experientia testatur, quam imbecilles sint homines, ctians in his externis actionibus. & maxime in ijs, qua vocationem vniuse uiusque attingunt, & ad disciplinam pertinent. Quare hic agnoscenda est cum imbecillitas nostra, tum tyrannis rannis Diaboli, & orandus est Deus, vt nobis adsit, ac innet nos, nec sinat Diabolum in nos

grassari pro sua libidine.

Libertatis autem in his tribus gradibus actionum tres sunt causa. Prima, ut sit discrimen inter agens liberum, & non agens libere. Secunda, ut sciamus Deum esse agens liberrimum. Neg, enim causa effectu natura imbecillior, aut minus essimax est. Quare Stoicorum delirium de necessitate dependentià prima & secundarum causarum (quo sentiunt Deum nihil posse agere, nisi quatenus cient secunda causa) est sugiendum & detestandum. Tertia, ut possit in societate humana gubernatio aliqua esse.

Sunt autem duo genera actionum, qua ad externam disciplinam pertinent, eáque relicta post depranationem in voluntate. Horum vnum est secrolizdo, quo voluntas imperat locomotiua, alternam agoaigetixdo, cum vera & seria electione seu proares, honestas actiones antesers voluntas.

Restat quartus gradus actionum in quo homo sibi relictus mbil plane potest, nullam omnino habet voluntas libertatem. Nam & iudicium decipitur, & voluntas descit, & viribus destituimur. Hoc primum confirmari potest Pauli dicto, qui post Dauide ita inquit: Non est iustus, ne vnus quidem, Non est qui intelligit (hic adimitur iudicium) Non est qui quarit Deum, (ostenditur

voluntatis auersio) Omnes declinauerunt, simul inutiles facti sunt, (his vires & conatus auferutur) Deinde Paulus 1. Corinth. 2. de indicio ita inquit: ψυχικός और ανθρωπο οὐ औέχεται τα τέ Trevuar O TE Des. Id est, animalis homo non capit ea, qua sunt spiritus Des. Rom. 8. ogsornua carnis, simultas est erga Deum, nam legi Dei no subycitur,nec enim potest. Hoc Pauls dictum clare docet, mentem, voluntatem & affectus hominis, quatenus sibirelinquitur, aperte aduersari Deo. osbrnua enim genus est ad omnes actiones animi. Item, Philip. 2. Deus operatur in nobis & velle & perficere, pro bona voluntate. Item Ezech. 36. Auferam cor lapideum de carne vestra, & dabo vobis cor carneum, & Spiritum meum ponam in medio vestri, & faciam, vt in praceptis meis ambuletis. Rette soitur de hoc gradu operum Bernardus inquit : Si discernere volumus, ( scilscet nobis relicis ) inter bonum & malum, decipimur. Si tentamus facere bonum, deficimus. Si conamur resistere malo, deigcimur & superamur. Quemadmodum enim anicula pede alligata, volare incipiens, funiculo in terram detrabitur : sic quoque mens bominis ad reru calestium actiones volare contendens, ab affectibus retrahitur, nisi alis Christi subuehatur, hoc est, verbo & S. Sancto innetur.

Verum hic monendi sunt auditores, quod vocabulum cabalum LIBERTATIS in bac disputatione non opponatur coastioni; sed servituti, ut supra distum est. Libertas enim & servitus ita inter se pugnant, ut qui alterum dixerit, alterum neget. Cum igitur Paulus Rom. 6. totu hominem, quatenus sua naturarelinquitur, dicit esse venditum sub peccato, nemo no det, libertatem sublatam esse, & in eius locum servitutem successisse. Notanda sunt ergo ha antitheses: quod ut liberum arbitrium servo, ita coastum spontaneo aduersatur: quas disferentias breviter desinitionibus illustremus.

LIBER A itaque volunt as est, qua bonum & malum eligere habet in sua potestate, qua spoliatum hominem superiora testimonia testantur.

SERVA, qua propter corruptionem sub malarum cupiditatum imperio captina enetur, vi nihil aliud quam malum eligere possit, etiamsi id sponte & libenter non externo motu impulsa faciat, V nde Bernardus: Libera est voluntas mala, quod mala: sed seruilis eo ipso, quòd mala. Omnis enim qui facit peccatum, seruus est peccati. Hic Bernardus maniseste liberum opponit coasto, non seruo. Seruum enim arbitrium statuit, et si liberu fateatur, qua sanè stare simul non possunt, si liber rum seruo opponeret.

COACTA voluntas est, qua non sponte sua, non interiore electionis motu inclinatur buc vel illuc, sed externo motu violenter fertur. Talis voluntas nulla esse potest, cum alterum alterire-

pugnet.

SPONTANE A coacta opponitur, vitrò enim se flectit, quocung, ducitur, non autem trahitur aut rapitur inusta. Hanc concedimus homini, vt si quid mali faciat, sibi & voluntaria sua electioni imputare debeat. Hac spontanea voluntas omnino à libera voluntate, seu à libero arbitrio, diuersa est. Non enim servo opponitur, sed coacto,

vt iam demonstratum est.

Caterum quia non eodem significatu accipitur libertatis vocabulum ab omnibus, ut iam dictum est: Aly enim libertatem seruituti opponunt vi Lutherus: Aly coactioni, vt Bernardus & multi aly: poteris breniter ad quastionem, Num homo habe at liberum arbitrium, hoc patto respodere: Seliberum opponis coacto, vere hominis voluntatem liberam pronuncio. Na voluntas coacta, voluntas no est. Cedit enim voluntati necessitas. At si liberu serno opponis, quod faciunt plerig, Theologi, Graci & Latini, distinguo inter externam disciplinam, & institiam spiritualem. In externa disciplina verbum Dei & experientia testantur, bomini aliquă libertatem esse relictam. At quia Christus dicit: Sine me nihilpotestis facere: & Paulus idem de se testatur, & infinita testimonia Scriptura hoc ipsum connincunt, dico voluntatem liberandam esse per Christum, & resormandam manu dei, prinsquam spiritualem insticiam

prastare possit.

Deinde & hoc observandum est, quod dum negamus iudicium, voluntatem & vires ad bene agendum, non negemus has facultates simpliciter, & quantu ad substantiam pertinet, sed quatum ad habitus. Iudicare enim, velle & agere natura sunt. Verum quemadmodum in: que sudicare, male velle, & prauè agere, corruptionism-putanda sunt: Sic recte iudicare, bene velle, & recte agere, gratia supernaturalis sunt benesicia.

Sed horum quis vsus? Non angebunt in nobis scordiam, sed primum, quoniam ratio non percipit ea, que sunt spiritus dei, monemur hic, vt ver bum Dei audiamus, vnde indicium nostrum corrigitur. Deinde Spiritum sanctum rogemus, vt ex corde lapideo carneum faciat, at q vires suppeditet. Qua dere pulcre monet Angustinus, inquies: O homo, in praceptione cognosce, quid debeas habere: In correptione cognosce, tuo te vicio no habere: In petitione cognosce vude accipias quod vis habere. Ita suturu est, vt mens illuminature. Te indicet, cor resormatum manu dei voluntarium essiciatur, & homo pro gratia mesura, quam accipit, conetur, & adobsequiu applicet suas facultates seu vires. Ex quibus relinquitur, pracipu

as spiritualum actionum causas esse, Verbum Dei,quo sormatur indicium, Spiritum sanctum, quo resormatur cor, & voluntatem spontaneam, verbo Dei & Spiritui sancto obsequentem.

TESTIMONIA QVIBVS EVERTITVR liberum arbitrium, in negotiys salutis sine gratia.

1.Cor.2. Animalis homo non percipit ea, que

sunt Spiritus Dei.

Philip. 1. Quod Deus in vobis capit bonum opus, perficiet.

Philip.2. Nonne Deus est, qui agit in vobis, ve

& velitis & efficiatis, pro beneplacito.

Iohan. 15. Sine me nihil potestis facere.

Item: Nemo venit ad me, nisi quem pater traxerit.

Rom. 8. Spiritus adiunat infirmitates nostras. Gen. 8. Cogitatio humani cordis mala est omni tempore.

Pfal, 13. Non est instus, ne vnus quidem, non est qui intelligat, non est qui exquirat Deum.

Roman. 6. Velle adiacet mihi, At vt faciam

bonum, non reperio.

Prouerb. 16. Cor hominis disponit viam suam, sed Domini est dirigere gressus. Regenerati voluntatem bonam habent ex gratia, sed facultatem non habent, qua exercitis quidem crescit, in vita verò beata persicietur.

## CONTINGENTIA.

CONTINGENTIA est euentus eius rei, qua Chabuit causas, qua sua natura aliter agere poterant. Quanquam autem Deus sustentet naturam, quemadmodum suprà declaratum est: tamen natura agendi modum relinquit, & non tollit suo moderamine, sed una cum natura sustentat. Nunc autem ordinanit Deus, ut alia naturaliter agant, ut ignis: alia libera voluntate & electione, ut homo. Quare dubium non est quin multi effectus reuera sint contingentes.

Vt autem hac res clarius percipiatur, notandum est, in natura tres esse causarum gradus, quantum quidem ad hoc nostrum proposium attinet. Quadam enim causa sunt necessaria in se & in ordine ad essectius; vt motus cali ad eclypses, & alsos essectius, qui ex motus cali ad eclypses, & alsos essectius, qui ex motus orbium necessitate physica eueniunt. Huiusmodi essectius suturi, non quidem contingentes, sed necessaris sunt. Alia sunt causa, qua non sunt necessaria, saltem per comparationem ad essectius, vt eos necessario producant, imò possunt non producere eos. Atque huius generis essectius sunt suturi, non necessario, sed contingentes. Verum horum duplex est disserentia. Nam quadam causa ad producendos tales essectius determinata sunt, qui essectius sunt

futuri, non necessary, sed contingentes, quia eoru causa ad producendos tales effectus determinata sunt: qui effectus etiam sunt contingentes, quia corum causa poterat secus agere. Alia sunt causa, qua per se nullam habent determinationem, ad hunc velillum effectum producendum, sed promiscue se habent ad vtramisbet, vt voluntas Dei, Angelorum & hominum. Hac voluntas causa est contingentia, quia contingentia sublata, nulla omnino voluntas reliqua manet.

Deinde contingentiam esse, consirmat ipsa dei providentia. Deus enim sua providentia ordinem per causa; inseriores exequitur. Ex quo sequitur, ordinem divina providentia esse, vt aly essectus sint necessary, aly contingentes. Et quanquam rette dicitur: Secunda causa non agut sine prima, tamen ex eo non sequitur, contingentiam tolli. Nam Deus non solum sustentat causam secunda, verum etiam modum agendi, tametsi non innet contra ordinem suum ruentem.

Porrò duo testimoniorum genera hanc doctrinam confirmant: Prius, quod docet, Deum non esse causam peccati, nec velle peccatum: Posterius, quod monstrat, hominem spontanea voluntate alia pra alis eligere & agere. Christus, sicuti ipse testatur, poterat obtinere à Patre duodecim legiones angelorum, tamen non obtinet: & sciebat Pater eum non oraturum, tamen poterat orare. Igitur sieri aliquid potuit, quod sactum non est. Neque scientia Dei necessarias reddit omnes actiones. Alioqui oporteret non solum Christum, verum etiam ipsum Patrem seruum esse suarum actionum: vipote qui sciat, quid sacturus scitised non ideò facturus est, quia scitis sed ideò scit, quia sacturus est. Habetque liberrimam saciendi con non saciendi potestatem.

VSVS.

V fus doctrina huius est:vt Deum rogemu, vt nostras mentes, voluntates & corpora gubernet, ne ruamus contra ipsius ordinem. Deinde, ne deo imputemus peccatum: néue quid tentemus, quod vel ipsius gloriam obscuret, vel nostram salutem impediat.

# PECCATVM CVM SVIS

DIFFERENTIIS.

PECCATVM in genere est inobedientia adnersus Deum, offendens Deum, maledicta & damnata à Deo. Hac desinitio sumta est ex Legis sententia: Maledictus omnis, qui non permanseret in omnibus, qua scripta sunt in libro Legis, vt faciat ea. Sed inobedientia vocabulum in Scriptura quatuor complectitur, descetum, corruptione, inclinationem & actione. Peccati enim ratio in eo consistit, si quid contra lege dei vel existit in nobis, vt defectus & corruptio: vel proficifeitur à nobis, vt inclinatio & altio. Hoc confirmatur Iohannis dicto, qui peccatum definit àvoular, hoc est, quod est contra legem Dei. Complectitur autem hac àvoula duo, nempe, materiale & formale peccati. Materiale est desettus, corruptio, inclinatio, actio pugnans cum lege Dei. Formale est ipse reatus. Nam & hic reatus in lege includitur, iuxta dictum: Maledictus omnis, qui non permanserit in omnibus, qua scripta sunt in Libro Legis.

Ambrosius ferè codem modo peccatum desinit, dicens: Peccatum est divina legis pravaricatio, & calestium inobedientsa praceptorum.

Hac in genere de peccato dicta sint, nunc eins differentias videamus.

Est autem duplex peccatum, Originale & A-

Etnale, ordine de vtrog, dicendum est.

Peccatum stag, Originale est, cum corruptio bumana natura propagata ab Adam, tum reatus, quo nascentes propter Ada lapsum rei sunt ira Dei, & mortis aterna. Porrò duo sunt obsernada in peccato originis, Materiale & sormale.

Materiale est corruptio ipsa, hoc est, desormitas & àtazía omnium virium in homine, hoc est, in Mente desectus noticia Dei, & sirmi assensus de prouidentia, promissionibus & minis Dei. In Voluntate auersio, hoc est, esse sine motu, sine siducia

ducia ac dilectione Dei. In corde concupiscentia

& impetus contra ordinem dininum.

Formale verò peccati originalis est reatus ipfe,hoc est,ordinatum esse ad damnationem seu aternas pænas. Natura enim, vt inquit Paulus, sily ira sumus. Breuiter, vt insticia originalis est integritas & approbatio, ita peccatum originis est corruptio & reatus.

Caterum, vt intelligamus peccatum originis totius hominis peruersionem esse, Primum videbimus, qua concurrant peccata in lapsu primoru parentum. Deinde nomina eius, quibus in Scrip-

tura appellatur, recensebimus.

In lapsu staque primorum parentum hac grauissima delicta concurrunt:

I. Dubitatio de verbo Dei.

II. Amissio sidei, cum non credunt Deo minanti pænas.

111. Curiositas. Discesserunt enim à verbo, & quasierunt alienam sapientiam.

IIII. Superbia, qua voluerunt magnifieri.

V. Contemtus Dei, cum violarunt mandatum Dei contra conscientiam.

VI. Apostasia, qua anteserunt Diabolum Deo.

VII. Ingratitudo, qua expellunt Spiritum san-Etum in ipsis habitantem.

VIII. Homicidium sui & totius posteritatis. Fuit enim bic lapsus prima ianua omnium scelerum & miseriarum posteritatis. Quare nullo pa-Eto extenuandum est peccatum originis, quod coflatum est ex tot borrendsssimorum scelerum monstris.

Iam varia nomina, quibus Scriptura notat peccatum originis, videamus, quorum pracipua hac funt: Concupiscentia, Caro; vetus homo, lex peccati, inhabitans peccatum, Rebellio, lex membrorum, interdum sine addito, peccatum.

Concupiscentia ideò dicitur, quia in ea vim suam pracipuè exerit. Hac constat cum ignoratione & incredulitate mentis, tum omnium appetitionum atque virium à Deo abalienatione. Et damnatur vltimo Decalogi pracepto: in quo omnis peccandi proclinitas & motus damnatur. Quemadmodum in superioribus consensiu omnis in peccatum probibetur.

Carnis nomen eo pertinet, ut sciamus omne, quod nondum regeneratum est in nobis per gratiam, contaminatum esse, & sua natura reum. Huic opponitur Spiritus, qui significat regenerationis gratiam, ad Galat. 5.

Vetus homo correlative ad nouum hominem intelligi debet, de quibus in octavo capite secunda classis dicetur.

Lex peccati ob imperium, quod exercet in hominibus, dicitur, Rom. 8.

INHABITANS PECCATYM, quia in carne

carne manet perpetud vsque ad mortem. Quod tamen pro dinersitate personarum variat, vi & essicacia. Namin non renatis manet materialiter & sommaliter simul. Inrenatis materialiter tantum, modò vim peccati consideres. In ellis essicax est in damnatsonem, vt quod ipsos reos peragat aterna mortis. In his verò remissimmest, qui a sublatus est reatus, & oppugnatur perpetua lusta Spiritus seu noui hominis. Vel vt breuius dicatur, Peccatum originis in non renatis habitat & regnat simul. In renatis verò habitat tantum & non regnat, propter gratiam sidei pranalentem.

Rebellio vocatur ob perpetuum studium rebellandi legi mentis, Rom. 7.

Lex membrorum dicitur, quia est concupiscentia in membris situ, & membra organa sunt,

per que exerit suam iniquitatem.

Peccatum sine addito, quia est scaturigo of fons omnium peccatorum, que admodum Paulus ostendit his verbis: Ne igitur regnet peccatum in mortali vestro corpore, ad obediendum ei in concupiscentis suis. Hoc breui dicto notantur tria peccatorum genera. Primu est innata rebellio seu peccatum natura, quod hic generis appellatione notanit. Secundu, prani motus erumpentes è peccato originis, quos nomine Concupiscentia expressit. Himotus, quando non accedit consensus,

referendi sunt ad peccatum originis, et ad gemus. Tertium genus peccati est consensus & proseçatio eius, ad quod prani motus solicitant. At y hoc tertium genus nono reatu obstringit homines. Est

enim actuale peccatum.

Porrò de husus mali radice & causis extat verbum Gene.3. Sed & Serpens eratidior. cunstis animantibus terra, qua fecerat Dominus DEVS,qui dixit ad mulierem: Cur precepit vobis Deus, ve non comederitis de omni arbore Paradisis (ni respondit mulier: de fructu arborum, qua funt in paradifo, vescimur: de fructu verò arboris,qua est in medio Paradisi, precepit nobis Deus,ne comederemus, & ne tangeremus illum,ne forte moriamur. Dixit autem serpens ad mulierem: Nequaquam morte moriemini. Scit enim Deus, quod in quocunque die comederitis ex ea, aperiantur oculi vestri, & eritis sicut Diy, scientes bonum & malum. Videns igitur muher, quod bona esset arbor ad vescendum, & pulcra ornlis, aspectug, delectabilis, & tulit de fructueins, & comedit, deditá, viro suo, qui comedit, & aperti sunt oculi amborum.

De propagatione autem huius mali ab Adam in posteros, in codem capite docetur. Et Paulus Rom. 5. sus explicat. V t autem propagatio huius mali rette intelligatur, observada est hac distintio. Adam consideratur duplicater. Primo sim-

plici-

pliciter & sine respectu ad posteros, quaratione nullus posterorum peccator aut reus est Ada delicto. Secundo confideratur relative, quatonus est prima radix natura humana, & pater noster. Hac quidem ratione, Ada delicto rei funt omnes ab eo nats fecundum natura cur fum. Quemadmodum enim leprosiparentes generant leprosos filios, qui fily & lepraparentum & proposa finit contaminati: Ita & posteri Ada, cum printiparetis contagio infecti, tum proprio vicio commaculati sunt & rei. V nde Bernardia: Et grave quide sllud delictum originale, quod non folium personam inficit, sed & naturam. Et paulo supra: Et originale quidem maximum illud delictum quod à primo Adam contrabimus, in quo peccausmus omnes, pro que meriemur universi. maximum plane quod sictotum non modo genus bominum, sed & quembbet infine generis occupat, vi non sit qui enadat, non sit vsq, ad vnum, à primo homine v fque ad nouissimum protenditur: o in singulis quoque à planta pedis vique ad verticem diffunditur boc vanenum.

Hinc liquet & illud, quod peccatum originis recte dici possit tum alianum, sunt nostrum proprium. Alienum quidem proprereas quod propagatione in nos derivatur. Proprium verò, quia essus maculis innotrimur & contaminamur & rei sus maculis.

Patet & hoc ex dictis, peccatumoriginis nequaquan esse substantiam aut proprietate natura, sed adventicia qualitate, qua natura humana desormata est, & rea ira Dei & mortis aterna.

Ex his quog manifestum est, quod causa originalis peccati st Diabolus; Evolunt as primorum parentum, qua cum esset sibera sese anertis
à verbs Dei, & non retinuit obedientia erga Deum. Quomam autem dona acceperant primi parentes; pro soto genere humano, & persona eorum reprasent bant totam posteritatem, sis rea
posteritas propter eorum lapsum, & quia ipsi amittunt prima dona, talos postea gignunt, quales
ipsi sunt amissis donis.

Hacienus de peccato harediturio, nunc de eius fructu, boc est, de actuals peccato dicendum est quod recte definitur esfe cognatum, dictum, factu, omissum, pugnans cum tege Dei. Seu peccatum actuale est omnis actio, pugnans cum lege Dei, cum in mente, tum in voluntate & cordo, tum in membris externis. Huius disferentie plurima recitantur à Theologia, qua non à substantia & natura peccati, sed ab alia at g, alia cosideratione seu respectu peccati sumantur, ex quibus precipuas recitabo.

## Prima diuisio.

Peccatorum alind est Mortale, alind Veniale, Hanc Hanc divisionem ut dextrè intelligamus, opus est aliqua declaratione. Peccare itag, mortaliter, est peccare istud peccatú, quod meritum infert mortis. At g, id meritum mortis triplex est.

Primum irremissibile, vt blasphemia in Spiri-

tum fanttum, Matth. 12. Mar. 3.

Secundu meritum mortis est remissibile, quia etsi infert quide meritu mortis, tamen remittitur, si istud planè desinas peccare, alioqui minime.

Talemeritum infernt peccata illa, quibus obnoxynon possunt habere partem in regno Dei.

Qualia recitat Paulus ad Gal. s. & alibi.

Tertium meritum mortis est, quod infert peccatum babitans in Sanctis, malageum desidersa qua excitant, & impedimeta qua affert molientibus piè vinere. Huius generis peccata venialia dicuntur. Mortalia quidem sua natura, morti enim per se obnoxios reddunt homines: Venialia tamen dicuntur ob veniam, qua indulget propicius Pater ys, qui contra bac peccata side luctantur. Ex his facile intelligi potest, peccatum mortale quidem esse actionem interiorem & exteriorem, pugnantem cum lege Dei, & sactum contra conscientiam. Veniale vero affectus pullulantes, & errores incidentes, quibus non assentiuniur Sancti, sed repugnant. Alind peccatum est omissionis, alind commissionis, Illud, chim non facimus, bonum quod facere debemus. Hoc quando perpetratur malum, quod facere prohibemur, sine id cogitatu, sine dicto, sine facto siat.

Tertiadiuisio.

Peccatorum alsud ex infirmitate nascitur, alund ex ignorantia venit, alsud ex industria sen malicia erumpit. Infirmitatis peccata proprie dicuntur, qua imbecilitate nostra obrepunt, nobis inuitis & repugnantibus: ut fastidium in actionibus pys: metus eundi in recte factus: cupiditas illicitarum rerum: ira subita, indigna tame Christiano: cogitationes vana temere oborictes: ¿urçantha sen dicta nugatoria imprudentibus elapsa. Etenim in quo corde vera verbi Dei sides manet, in eo nulla voluntas peccats harere & subsistere poterit. Nam qui natus est ex Deo, no peccat, nec potest quidem peccare. Semen enim Dei manet in illo, soban. 3.

Ignorantia peccata, qualia sint, ex partitione ignorantia intelligi potest, de qua consule Epstomen Philosophia moralis Philippi Melanthonis.

Ex malicia duplex peccatum prouenit. V num directe pugnans contra gratiam, & est blasphemia contra Spirit ii sanctum, eag velincoata vel consimmata: Alterum uon directe pugnans cotra gratia & Spiritum Sanctum: ut sunt peculiares lapsus cotra Decalogi pracepta, ut idolatria, surtum, homicidium, adulterium, & qualibet pecu-

liaris transgressio legis Dei.

Cateru, vt clarius intelligamus, quale sit peccatum in Spiritum fanctum, eius differentia colligende sunt per locum à concreto sine à coningatis: & videndum quales fuerint, quibus hoc peccatum à Domino obiectum est, id quod ex historia Enangelica colligere non est difficile. Pharisai enim, quos huius peccati reos peragit Dominus, primum erant prophetys, doctrina Christi & miraculis șiusde conuicti de veritate Dei.Secundo scientes & voletes verbum cognitum odso habebant, eig rabiose sua obstinatione renunciarunt, tum tyrannide, sophistica & hypocrisi oppuonabant, verbum agnitum. Hinc concluditur, quod peccatum in Spiritum sit voluntaria veritatis enidenter cognita renunciatio & rebellio, ex odio veritatis nata, coniuncta cu tyrannica, sophisti ca & hypocritica oppugnatione. Hoc ideo in Spiritum sanctum peculiariter dicitur, quia mens, vera noticia, Spiritus Dei beneficio illustrata, spo te reluctatur Spiritui illustratori.

Quoniam autem digito non possumus demonstrare, in quibus sit hoc peccatum, debemus nos à posteriori de ipso indicare. Nam si quis à lapsurefurgit, inde colligemus, talem ab isto peccato abfuisse, qualibet alias graniter peccarit. At q, binc
est, quod quidam T heologi hoc peccatum vocarunt, non quidem à substantia, sed ab enentu, Finalem impænitentiam, quia inde nos tantum indiciñ sumere debemus, quanti quide ad homines
attinet in quibus est. Manasses multis annis rabiosè persecutus est verbū Dei, erectis abominādis idolis cotra Dei praceptū. Verum quia postea
pænitust eum facti, & egit pænitentiam, peccatum in Spiritum sanctum nequaquā consummanerat. Contra, Pharisaorum pars maior hoc peccato obstricta erat. Nam à lapsu non resurrexit.

### Quarta diuisio.

Peccatorum alia voluntaria sunt, alia innolistaria. Voluntaria, qua destinato cossilio & proposito scientes & volentes homines perpetrant. Innolistaria, quibus piy reluctantur, ut sunt caligo in mente, dubitatio, item, multa peccata ignorantia & omissionis. Hanc distinctionem consirmat quintu caput Leuitici, in quo oblationes sieri inbebantur pro voluntariys & innoluntariys deluctis, Item, Paulus inquit: Quod nolo malum, boc facio.

TESTIMONIA DE PECCA-

TO ORIGINIS.

Genesis 3. bistoria lapsiu primorum parentum recitatur recitatur, quemadinodum suprà admonui, vbi eansa significantur dua principales; nimirum inuidia Satana, & voluntas hominis.

Pfal. 19. Quis posèris facere mundum de im-

mundo conceptum semine?

Pronerb. 20. Quis potest dicere: Mundum

est cor meum, purus sum à peccato?

Rom. s. Quemadmodum per unum hominem peccatum in mundum introinit, & sic in omnes homines mors invasit, quia omnes peccauerunt, id est, omnes res sulla est contaminari, & involutive peccatis primorum parentum.

Eph.2. Eramu natura filipira, sicut et cateri.
TESTIMONIA DE

### ACTVALIBVS.

3. Reg. 8. Non est homo, qui non peccet.

Pfal. 13. Corrupts funt, & abominabiles facti funt in studys suis, non est que faciat bonum, non est vsg. ad vnum.

Eccles. 8. No despicias hominom anortentem se à peccato, neg, improperes ei. Memento, quia

omnes in corruptione summes.

Matth. 12. Omne peccatum & blasphemia remittetur hommibus, Sed peccatum in Spiritum fanctum non remittetur hominibus, neque in boc feculo, neg, in suuro.

Marc. 3. Amen dico vobis, omnia remuttetur filijs hominum peccata & connicia, At qui dixeret connitium in Spiretum fanctum, non babet remissionem in aternum, sed obnoscius est aterno indicio.

### VSVS.

Porrò huius capitis y s v s est, vt agnoscamus nostram immunditiem & peccatum: vt omnem arrogantiam seponamus: vt vera humilitate ad Christum peccatorum Propitiatorem confugiamus.

# POENA PECCATI.

PEccatum originis babet pænas multiplices, spirituales & corporales: temporales et aternas, quemadmodum capite 3. Geneseos & multis aliys scriptura locis ostenditur. Breniter, mors & omnes calamitates generis bumani, stipendia simt peccati originalis. Deinde astuale peccatum quia bomines nono reatu obstringit, nonas pænas cumulat & adanget, quemadmodum totius mudifacies coarguit.

In panis antem obseruetur tria: Gradus modus & discrimen inter panas piorum & impio-

Gradus quidem, quod aba pæna sunt tantium, alia & peccata, & pæna peccatorum. Rom. i . sex gradus recitantur corum, qua & peccata sunt & pæna peccatorum. Primus gradus est neglectius notitia

noticia Dei , qui est omnium peccatorum fons & scaturigo, pœnaque contemptus patefactionis dinina. Secundus, excacatio, id quod Panlus indicat non folium in citato loco, verum etiam 2. The []. 2. his verbis grans simis: Eo quod dilectionem veritatis non habuerunt, vt salui fierent ipsi, propter hoc mittet ipsis Dem efficaciam erroris, ut ipsi credant mendacio. Tertius excacationis fructus est idolatria. Quartus, idolatriam sequentur borrenda flagitia, contaminantia corpus & animam. Quintus, bet flagitiamete reproba puniuntur. Est autemmens asoxiuo, que nibil recte probat, sed pernerse scelera pro virtutibus amplectitur. Sextus buius scelerate & reprobementis fructus est uninersalis iniusticia,id est,omnis imquitatis cumulus. Alie pana sunt tantim, que tantisper gradatim crescunt, donec reus pænitentiam egerit. Deus enim idem scelus, nunc iactura rerum, nunc desertione amicorum, nunc morbo, nunc exilio, nunc infamia punit, non secus atque pater aliquis filiorum errata alips at g, alips pæms punit, donec in viam eos renocanerit.

Modus pænarum Sapien. 1 1 notatur, Per qua peccat quis, per ea cruciatur: qua regula vt plurimu vera est, tamet si interdum indicio Dei singulari pæna commerita commutatur alia pæna. Discrimen inter pænas piorum & impiorum, hoc est, Illos, tames si affligis Deus, acceptos babet at que benenolentiam erga ipsis suam retinet, in medias afflictionibus, imò essicit, ut inde enadant probatiores at q, sint ipsi sacriscium boni odoris. His verò, nimerum impis, in exitium cedunt pæna. Nam temporaria impiorum pæna eterni supplici praludia sunt. Sed de his plura insrà in tertia Classe capite XVIII dicentur.

# VERBVM ACCVSANS

ET DAMNANS.

Ho Moin peccarum lapsu, verbum accusans of damnans audit ex ore Dei. Est autem verbum accusans & damnas, Spiritus sancti indicium, quo reum peragit totum mundum peccati, quod sancindiciii ipse Spiritus sanctus exequitur per ministerium verbi, ac statim post lapsum bominem hoc indicium Spiritus mundo patesactum est, & exercebitur, donec hic mundus steterit, velimnitis inserorum portis.

Porrò duo sunt genera hominum, qui hoc indicio Spiritus sancti argunntur. Quidam enim seriò tanguntur, verè humiliantur, ac sponte indicio, quo dammantur, subscribunt. Atque his saluture est Spiritus sancti indicium, si modo ad Christum peccati expiatorem confugiunt. Aly, etsi connicti reatum non possunt esfugere, non tamen verè & ex animo humiliantur, nec cedunt indicio Spiritus sancti: quin potius subacti intus fremunt, & confusi non desinunt contumaciam & proterniam alere. His masori damnationi erit

Spiritus indicium.

Sed quodnam est illud verbum arguens? Hoc monstratur & repetitur sepe in scripturis Mosi, Prophetarum & Apostolorum, cusus Epitome quadam est Decalogus, qui cum requirit dilectionem persectam & perpetua, erga Deum & hominem, accusat & damnat omnes, qui hanc obedicutiam non prastant, iuxtaillud: Maledictus omnis, qui non permaserit in omnibus, qua scripta sunt in libro legis. Breniter, Omnes sentetia, qua nos peccati connincunt, buc pertinent.

#### TESTIMONIA VERBI DAM-

NANTIS ET ACCYSANTIS.

Genesis 3. duplex indicium Spiritus sancti accusantis & damnantis peccatum innuitur. V num in conscientia. Nã cum Adam peccasset, abscondit se unà cum uxore à facie Domini. Coscientia enim peccati sui consusus, conspectum Des serve nequinit. Alterum per verbum Dei: Ubi es tu? Item, quis indicanittibi, quòd nud esses, nissi quod de ipsa arbore, de qua praceperam tibi, ne comederes, ex ipsa comedisti?

Genes.4. Nonne si benè egeris recipies, sin au-

tem male, statim in foribus tuis peccatum tume aderit.

Dent. 27. Malediclus qui non permaferit in fermonibus legis huius.

P(al. 117. Si iniquitates observaberis Domi-

ne, Domine quis sustinebu?

Pfal. 142. Et ne intres in indicium cum serno tuo, quoniam non instificabitur in conspellu tuo omnis vinens.

Prouerb.20. Quis potest dicere: Mundum est cor meum, purus sum à peccato?

Porrò vsus huius accusantis & dănautis verbi est, vt nos subscribamus iudicio Spiritus sancti: vt humiliemur conicli: vt ad (hristum propiciatorem consugiamus: vt á, abnegata omni impietate, iuste, pie & honeste viuamus.

### PROMISSIO REPARATIO-

NIS, SIVE EVANGELIVM.

V Erbum promissionis primum Genesis 3. his verbis ore Dei proponitur: Inimicitias ponam inter te & ser pentem, & inter semen tuum & semen eius, ipsum conteret caput tuum, & tu conteres calcaneum illius.

Hac promissio multas doctrinas continet.Primium enim de duobiu regnis, longe dinersissimis, niminimirum de regno diaboli abolendo, & Christi erigendo, concionatur. Deinde docet, quod hac duo regna perpetuò sibi muicem aduersentur. Tertiò, quod perpetua sit sutura persecutio Ecclesia, donec in hac militia sub vexillis Christi Ducis in hoc mundo militanerit. Quartò, quòd tandem potitura sit Ecclesia victoria, & eluctetur ab omnibus persecutionibus, idá per Semen Mulieris, hoc est, per CHRISTVM, victorem Diaboli. Verum huius promissionis repetitiones plures leguntur in Mose & in Prophetis, quales ha sunt:

Genes. 12. In te benedicetur vniuersa cognationes terra.

Genes. 22. Benedicentur in Semine two omnes gentes terra.

Genes. 28. Et benedicentur in te, & in Semine

tno cuncli fines terra.

Et quia id fiers non potest, msi destructo Satzna regno, I ohannes id explicat, dicens: Christus

apparnit, vt destruat opera Diaboli.

Hoc promissionis verbo erecti sunt iterum Adam & Eua: Et sirma siducia in hunc promissum Liberatoremse sustentabant. Nec ignorare poterant, hunc liberatorem Deum esse, quia assumturus esset humanam naturam, in qua sieret vitima pro peccato, cuius rei admonebantur per sacrisicia dininitus instituta. Nam quemadmodu Diabolum innictum fore ab omnibus creaturis fciebant: Ita promissionis verbum, humanitatem veram liberatoris demonstrauit.

Caterum huins completa promissionis verbu ab Apostolis EVANGELIVM captumest appellari, de cuius vocis varia significatione Primum dicam. Deinde qua sit ratio accommodationis ad dostrinam salutis ostendam. Tum plana rei definitionem tradam, Postremo testimonia & vsum adiungam.

Proprie itaque Evazyérior significat, falix & faustum nuncium: qua significatione apud Aristophanem in Equitibus accipitur, vbi ita inquit: Evazyéria nã và opéan durois, id est, lata nuncia ipsis narrani, pro quo paulò supra dixerat, róyes ayaboùs èvazyeri (aobai, id est, bonos rumores nunciare. Atque bac nominis ratio est.

Secundo significat pramium datum pro relatione fausti nuncij, vt Odysse 14. vbi his verbis

pastorem sonem alloquisur V lysses:

έυαγγέλιον δε μοίεςω αυτίκ , επείκεν κείνος εων τα α δωμαθ ίκηται, ες αι με χλαϊνάντε, χιτωνάτε, ειματα καλά hoc est, Enagelin mihi esto statim obiredierit ille, ot vestias me pulchris vestibus, chlana et tunica.

Tertiò fignificat solenne sacrificium pro accepto sunto nuncio peractum. Hinc wayyena dien, id est, sacrificia ob latum nuncium offerne. Atque Atque bac funt significata apud prophanos Scri-

ptores.

Verum Apostoli propriam significationem, primo loco positam, retinentes, accommodarunt suo doctrina generi nat' ¿ξοχξη. His enim Euangelium significat solene pates acta in Christo gratia praconium, seu latum nuncium de salute per Christum parta credentibus. Deinde, quia propria materia Euangelis est Christus, Euangelista Euangelis nomen accommodarunt historis, qua Christum apparuisse in carne, docuisse, passum, mortuum, à morte resuscitati, ac tandem in cœlum recept um suisse narrant.

Porrò definitio plana & perspicua colligi potest ex verbis Domini Luc. 24. Sic scriptum est, & sic oportuit pati Christum, & resurgere ex mortuis tertia die, & pradicari in nomine eius pænitentiam & remissionem peccatorum in omnes gentes. Ex quibus colligitur, quòd Enangelsu sit vninersalis pradicatio pænitetia & remissionis peccatorum in nomine Christi, vt enim Enangelium requirit pænitentiam, id est, conersionem: ita offert peccatorum remissionem connersis. Sed

addamus vberiorem hoc modo:

EVANGELIVM est doctrina dininitus renelata, in qua annuciatur liberatio à maledictione legis & ira Dei,& proclamatur remissio peccatoru, salus ac vita aterna credentibus in Filium, propter eiusdem victimam, secundum promissionem olim Patribus factam: ut perpetud gloria bonitatis Dei pradicetur: ut á, porrò dignos fructus Euangelio edant homines per Christum liberati,

tandemá, vita eterna fruantur.

Hac definitio multa membra habet. Primum enim monet, quale sit doctrina genus Enangeliu, Deinde, à quibus malis per Enangelium liberemur: Tum quid boni Enangelium afferat: Post hac, quibus hac bona contingant, nempe, credentibus: Additur & de propria materia Enangely, qua est CHRISTVS, cum suis beneficiys: Postremo sines adijciuntur.

Ex his facile intelligi potest discrimen Legis & Euangely. Lex enim promittit vitam facientibus Legem. Enangelium gratis offert salutem credentibus in Christum. Est enim donum D E I vita aterna per Iesum Christum Dominum no-

strum, ad Rom. 6.

### TESTIMONIA DE

Ad Galat. 3. Christus nos redemit de maledi-Elo Legis, factus pro nobis maledictum.

. Matth. 17. Hic est Film mens dilectus, ir &

evolonnou, id est, in quo placatus sum.

Luca 24. Quoniam sic scriptum est, & sic oportebat Christum pati & resurgere à mortuis tertia tertia die, & pradicari in nomine eius pænitentiam & remissionem peccatorum in omnes gentes. Vox uerdroia proprissime conersionem significat, quam solum Euangelium pradicat.

Rom. 1. Enangelium est potentia Dei,in salu-

tem omni credenti.

Iohan. 3. Qui credit in Filium, non peribit,

sed habebit vitam eternam.

Act. 13. Notum sit igitur fratres vobis, quod per hunc vobis remissio peccatorum nunciatur, & ab omnibus, à quibus non potuistis per legem Moss iustisicari, per hunc omnis, qui credit, iustisicatur.

2. Cor. 5. Eum qui non nouit peccatum, fecit peccatum pro nobis, vt fieremus nos iusticia Dei

in ipfo.

Ad Titu 2. Apparuit salutaris gratia omnibus hominibus, erudiens nos, vt abnegantes omnë impietatem & mundana desideria, sobriè & iustè & piè viuamus in hoc seculo, expectantes beatam spem, & apparitionem gloria magni Dei & Saluatoris nostri I ESV CHRISTI: qui dedit seipsum pro nobis, vt redimeret nos ab omni iniquitate, & mundaret sibi populu peculiarem, sectatorem bonorum operum.

#### VSVS.

V sus huius dollrina est, vt discamus contemto mundo & cadneis eius delicys, incoparabile hoc bonum, quod offert Euangelium, toto cordis affectu appetere, oblatum é, complecti. Deinde vt in quanis afflictione folemur nos hoc lato de falute per C HR I ST V M parta nuncio.

# POENITENTIA CVM SVIS PARTIBYS, CONTRITIONE ET FIDE.

Tota doctrina superior prorsus manet ociosa, nisi accedat pænitentia, de quarecte & clare erudiri innentutem opera precium est. Nã regeneratio, sine qua nemo saluus sieri potest, (que admodum Dominus docet Nicodemü loh. 3.) in pænitentia consistit, qua nihil aliud est, quã consersio hominis ad Deum, vt sit noua creatura, et iuxta eius voluntatem vinat.

Verum quia hac definitio paulo obscurior est, tradă aliam: Pœnitentia est verus dolor de offensa Dei, cum voto ac spe venia, & voluntate singularig, studio, peccatum omne posthac vitandi,
Deog, omne vitam approbadi. Hi enim verè pœnitentiam agunt, qui corde dolent ob admissum
peccatum, & confugiunt side ad Christum Mediatorem, vt accipiant remissionem peccatorum,
& sinctus dignos pœnitentia edunt.

Ex his patet, tres esse partes ponitentia: Contritionem, Fidem, & nonam obedientiam. Quarum prima & secuda substantiales partes ponitentia tentia recte dicuntur, quibus necessario tertia pars tanquam inseparabilis proprietas, adjeitur. Cum igitur duas pœnitentia partes, Cotritionem & Fidem, nominari audimus, partitio substantialis est. Cum verò tres, hoc est, cum duabus superioribus additur noua obedientia, sciamus proprietatem necessariam adiungi, qua à conuersione integra & vera nequaquam auelli potest.

Porrò, Contritio est ex agnitione peccati & fensuira Dei pauor conscientia, suga peccati. Et habet vera contritio quatuor proprietates seu effectus, in desinitione enumeratos. Primum enim agnoscit peccatum: deinde agnoscit instamiram Dei, & maledictionem ob peccatum: Tum serio dolet propter peccatum admissum: Postremo de-

testatur & abominatur peccatum.

Fides autem est noticia & assensus promissa & expetita misericordia, & in eandem sirma siducia. Hac Christum mediatorem & intercessorem apud Patrem agnoscit, hac statuit peccatu remissum propter mediatorem, & insticiam mediatoris sibi imputari, Hac conscientiam consolatur contra terrores peccati & legis, Hac inuocat Deum, & nonam vitam inchoat.

Nona obedientia absoluitur pietate erga Dzū, caritate erga bomines, sanctimonia & puritate in tota vita, & diligentia in vocationis officio prastanda. Has partes nona obedientia coniungit Paulus ad Tit. 2.cum dicit, ideo nos regeneratos esse, vt piè, iustè & sobriè vinamus.

Caterum has esse partes conversionis hominis ad Deum, testimonis & exemplis Scriptura ostendendum est.

Marc. 1. Agite pœnitentia, & credite Enagelio. Hic pœnitentia pro contritsone v surpatur, qua tamen cum fide coheret. Nulla enim cotritio sine fide substantialis pars conucrsionis est.

Paulus Ro.6. similiter astruit, duas esse partes pracipuas conersionis, nimirum mortissicationem & vinissicationem. Mortissicatio ipsa cotritio est, seu anima dolor & terror ex agnitione peccati, seu sensu indicy Dei conceptus. Vinissicatio in side consistit, est enim consolatio, qua ex side nascitur. Instus enim ex side vinet. Hac vita non potest co-sistere, nisi accedat serium studium innocenter vinendi.

Luca 7. Tres pænitentia partes pulcre exprimuntur. Lacrima peccatricis mulieris sunt testimonium pauoris conscientia ob peccatum. Deinde quod accedit ad Christum, significatur siducia quam de illo conceperat. Postea ossicium sunm erga shristum declarat, qua re sidei sructus ostendum.

Simile est Latronis exemplum, qui peccatum agnoscit suum, Christum ex side innocat, fructus edit sidei,muocationem, gratitudinem erga Deum, & dilectionem erga proximum. Nam quod aberrantem socium admonet, caritatis siit.

Danid à Nathan obiurg atus, primum perterresit, & voce declarat veram contritionem, dices: Peccaui Domino. Deinde side erigitur audita absolutione: Dominus abstulit peccatú tuum. Emendationem morum, seu nouam obedientiam sequens vita testabatur.

#### TESTIMONIA DE

#### POENITENTIA.

Ierem. 3. Connertimini filiy renertentes, & fanabo anersiones vestras.

Ierem. 31. Castigasti me Domine, & eruditus sum quasi inneculus indomitus. Connerte me, & conertar, quiatu es Dominus Deus meus. Postquam enim conucrtistime, egi pænitentiam: & postquam ostendisti mihi, percussi semur meum,

Ide 36.Renertatur vnusquis q'à via sua pessima, & propicius ero iniquitati & peccatis eoru.

Ezech. 18. Convertimini & agite pænitentiam ab omnibus iniquitatibus vestris, & non erit vobis in ruinam iniquitas. Proyeite à vobis omnes iniquitates vestras, in quibus pranaricatiestis, & facite vobis cor nonum.

Einsdem 33. Nolo mortem peccatoris, dicis Dominu.Renertimini & vinite.

Marc. 1. Pœnitentia agite, & credite Euangelio. In his testimoniys aperte conspicitur, quod conersio hominii ad Den pænitentia, pænitentia agere, pro eodem sumatur. Locus ex Marco citatus, conincit, duas esse pracipuas & substantiales partes pænitentia, quas sequitur nona vita, qua

pars pænitentia integralis dici potest.

Caterum quia vocabula pænitentia & fidei sunt πολύσημα, pauca subiung am de varia horum vocabulorum acceptione, ne oμωνυμία impediat nonitios. Pænitentia itag, duplex est: Legalis & Enagelica. Legalis est, qua peccatorterretur ira Dei ob peccatu commissum, & in eo terrore constructus haret. Talis suit pænitentia (ain, Saul, Iuda, qui in sensu institudici Dei ob peccatum desecerunt.

Enangelica pænitentia dupliciter accipitur. Alias enim pro tota connersione, que constat Cotritione, Fide & Nona obedientia, sumitur. Idga quoties solum pænitetia vocabulum ponitur, hoc est, vbisidei vox non expresse additur, vt Act. 2. Pænitetiam agite, & baptisetur vnusquisq, vestrum. Hic proculdubio non solum Contritio, sed etiam Fides requiritur, adeog, tota hominis conersio. Item, Mat. 3. Pænitentiam agite, appropinquat enim regnum cælorum. Alias pro prima conuersionis parte, nempe Cotricione capitur, nimirum cum sidei vocabulum expresse adiungitur, vt Act. 10. Paulus dicit, se Iudais ac Getibus

testissicatum pænitentia & Fidem in Iesum Christum. Et Mar. 1. Quoniam impletuest tempus, & appropinquaust regnum Dei pænitentiam agite, & credite Euangelio. Primum hic thesauru misericordia Dei proponit Euangelista, Deinde conuersionem exigit, qua pænitentia & side constat. V bi pænitentia vocabulum pro parte tantum conuersionis sumi manisestum est. Nec tamen hic excluditur fructus pænitentia, Noua obedēiția,

qua fidei vera perpetua comes existit.

Iam de varia fidei acceptatione pancula adijciamus. Fides itag in genere est insyx@ sen cer ta affensio, qua mens conicta verbo Dei, & testimonio verbo addito, firmissimè amplectitur voce dininam, de rebus non apparentibus. Sen, ut breuius dică, Fides generalis est certa perfuațio de omni verbo Dei. Cum igitur duplex verbu Eccle sia proposuit Deus, Legem & Enangelium, quiсипа credit legem esse Dei verbu, & persuasum habet certas & firmas esse dinina legis promissiones & minas, verè credit. Ad endem modi, quicung, credit, Enangelium Christi Dei verbu esse & affirmat cotinere veritatem Dei, vere credit, ac fidem habet, sednondum eam, qua cora Deo instificamer. Nam adbuc historia tantum sides, qua ab obiecto discerni potest, ut illa legalis, hac enagelica appelletur. Hac fides comunis esse potest pijs & impijs, diabolis & Christianis. Qua si

non vlterius progrediatur, vere mortua, hoc est, inefficax fides est. Non enim vstam parit, sed nuc territat, nunc ociosa languescit. Verum si notitie historia, seu huic generali sidei accedit expetitio & siducia misericordia Dei, propter (hristum promissa, mox noua sidei sorma emergit, qua vocatur sides siducia, quam in huc modum desinire licet: Fides est noticia, assensus & siducia promissa expedite misericordia ac salutis propter Christum, vt supra dictum est. Hac sides propriè est siliorum Dei, qua sola in conspectu Dei iustificantur credentes. Quare & sides iustissicans à sua proprietate dicimeretur.

Quòd antem fiducia in misericordiam Dei propter CHRISTVM huius fidei sorma est, his rationibus comprobatur. Prima, Christus pronunciat credetes saluos. Sed iam manifestum est, noticia sola neminem saluari. Vnde nemo non videt, sidem instissicantem non tantum esse historia

cognitionem.

Deinde Paulus inquit: Corde creditur ad infticiam.Ergo fides est non tătum noticia historia,

sed etiam affectus.

Tertia, Paulus aperte vocat fidem ὑπός ασιν, hoc est, sirmam siduciam. Est enim ὑπός ασις militaris vox, qua significatur certa siducia aduersus insultus hostiles subsistendi, hoc est, sustinendi & obtinendi victoriam. Hinc transtulit Apostolus vocabulum ad fidei robur, quo luctatur fidelis contra omnia salutem suam oppugnantia, certa fiducia concepta de victoria per I E S V M CHRISTVM. Vnde fit, quòd à Ioanne fides vi-Etoria mundi dicatur.

Quarta, vsitatum est Scriptura, quod verba significantia noticiam, vnà etiam per Metalepsin significet motus animorum, noticiam consequentes, vt, Nouit Dominus viam instorü. Hic verbo noticia non solum noticia, sed cura & approbatio

significatur.

Quinta, sape fides instissioants vox πληςωφος ία adjectur. Et Paulus cũ side Eph.4. πεποίθησεν cũ-iungit, inquiens: In quo habemus audaciam accessiung, in siducia per sidem. De hac side siducia loquitur Paulus in disputationibus de instissicatio ne. De hac Dominus quoties pronunciat homines side saluatos, de cuius natura & proprietate Paulus Rom.4. disputat.

His rationibus apertè redarquitur error Papistarum, qui clamitant fidem tantū esse noticiam & assensum historia, cui tribuimus iustificatione.

Sunt prater iam commemoratas formas fidei adhuc alia. Est enim fides professionis doctrina, quam Paulus in Romanis laudat. Est fides operationis miraculoru, qua ornata erat primitina Ecclesia. Est fides remunerationis bonorum operum. Fide enim amplectimur, quicquid Deus pro mittit. Cum igitur Deus promittit remunerationem, necesse est hanc side apprehendi, sed extra causam instissicationis. Nam cum de instissicatione agitur, sides in solam Dei misericordiam propter Christum promissam recumbit. Sunt & alia sidei discrimina, qua non opius est hic recitare. Porrò testimonia de side instissicante in capite sequeti de Instissicatione adyciam.

### IVSTIFICATIO.

D' o sunt, in quibus consistit nostra salus: In-Dstissicatio & Glorificatio, Illa initis, hac salutis perfectio est. De illa priori salutis parte hic dicendum est. Primum omnum vocabuli signisicata enumerabo, Deinde qua sit instissicatio Chri stiana, & in quibus cossistat, breus sime ostendam.

Verbū Instissicands in Scripturis forense verbum est, & significat propriè secundum aliquem indicare, causang, alicum, sine bona, sine mala sit comprobare. Dent. 25. Instum instissicet. Pronerb. 17. Qui instissicat impium, aut qui condemnat instum, vterg, est abominatio Domino. Esai. 5. Qui instissicat impium propter munus.

Secudò, ab hac forensi significatione deducti est vocabulum ad genus, vt significet in genere, approbare aliquem, & vt instum agnoscere & Lundare, seu sua sentetia instumpronunciare, co-

fiters

fiteri & agnoscere, vt apud I.ucam: Iustificanerunt Deum,idest, instum agnouerunt & confessi sunt.Psal. 5 1. In te solum peccaui, vt iustificeris in sermonibus tuis.Item illud Domini:V os

iustificatie vos coram hominibus.

Tertio, à genere rursus ad speciem defletit vocabulum Instificandi, & Apostolico fignificatu vsurpatur pro eo, quod est hominem à Deo propter mortem Fily sui domini nostri Iesu Christi, codonatis peccatis, recipi in gratiam, adoptari in filium & haredem vita aterna. Vel, vt breuius dicam, Iustificari est absolutu à reatu pro insto haberi, vt cum dicitur: Ex operibus legis non instificatur omnis homo . Et : Nos in Chri-Stu Tesum credidimus, vt instificaremur ex side Christi, & non ex operibus legis, Rom. z. Gal. 2. Quis accusabit electos Dei? Deus est qui instificat, quis est qui condemnet Rom. 8. Item 5. Iustificati igitur ex fide, pacem habemus cum Deo, per Dominum nostrum Iesum Christum, per que habemus accessum per side in gratia hanc, in qua stamus, & gloriamur in spe gloria filiorum Dei.

Quarto, nonnunquamiustissicare est rectè saci entem laudare, & coprobare sactum alicuius. In qua signissicatione in Epistola I acobi accipitur.

Quinto, Apoca. 22. proficere in insticia significat, vt: Qui instus est, instificetur adhuc: Atg. hac sunt vocis significata, ex quoru ob-

sernatione non erit difficile discernere has Scriptura quatuor loquendi formas: Iustificari cora Deo: Iustificari operibus: Iustificari fide: Iustificari coram hominibus. Is enim sustificari coram Deo dicitur simpliciter, qui indicio Dei & cesetur iustus & acceptus est ob suam insticia. Talis vnicus Christus innentus est. In cospectu tuo, inquit Dauid, non instificabitur omnis vinens de omnibus natis ex corrupto semine, iuxta comunem natura cursum loquitur. I ustificatur ex operibus, qui suorum operum perfectione & integritate satisfacit legi Dei,adeo á, respondere potest Dei iudicio. Talem neminem mortalium esse docet Paulus, cum inquit: Ex operibus legis non iustificabitur omnis caro. Iustificatur side, qui o . perum insticia exclusus, Christi insticiam per sidem apprehendit, qua vestitus in Dei conspectu non vt peccator, sed tanquainstus apparet, Ro. 3. & 4.Gala.2.3.4. Instificatur coram hominibus, cuius vitam & actiones approbant homines, qua sanè instificatio, instificationis vita, qua est ex side, fructus esse debet.

His iam fundamentis iactis non erit difficile, definitionem instificationis (hristiana colligere,

in hunc modum:

IVSTIFICATIO CHRISTIANA est credentis persona in Christum absolutio à peccato vel reatu, Imputatio insticia Christi & acceptatio

TIP ptatio advitam aternam, GRATIS, propter Christum.

In hac definitione quing, funt: Primo loco Fidei sit mentio, qua recipiuntur oblata beneficia,

Vnde Panlus, instificamur fide, &c.

Secundo absolutio à peccato. Nam cum Deus instificat impium, non facit ut impy indices, qui impium hominem instificant, cuius tame impietas manet . Sed Deus impietatem tollit, remittendo peccatum, atque ita ex iniusto fit iustus remisso peccato, iuxtaillud: Beati quorum remissa sunt

iniquitates.

Tertio loco sequitur imputatio insticie Chri-Sti. Huius enim sanguis, mors, passio, resurrectio, adeog, tota obedientia, materia & fundametum est nostra instificationis. Sed huius fundamenti ad terminum applicatio fit per fidem. Atg. hac Paulus clarius a dhuc ostendis Romanoru quinto, cum inquit: Quemadmodum per inabedientiam unius hominis peccatores constituti sunt multi:Sic etiam per obedientiam vnius, iusti co-Stituetur multi. Hic Paulus cum pronunciat nos Christi obedientia constitui instos, significat Christum, eo quod Patri satisfecerit, insticiam nobis comparasse. Vnde sequetur insticia qualitatemesse in Christo, sed nobis imputari, quodilli proprium est. Nam ad eundem modu iusti sumus coram Deo qualiter Christus fuit peccator. Perfonam enim nostram quodammodo suscepit, vit reus nostro nomine sieret, & tanquam peccatoriudicaretur, non proprys, sed alienis delictis, cum purus foret ipse & immunis ab omni culpa, pænamg, subiret, nobis, no sibi debitam: Itu nunc insti sumus inipso, non qui a operibus nostris satisfaciamus indicio Dei, sed quoniam cesemur insti Christiinstica, qua side induimus, vi nostra sieret. Huc praclarailla Pauli sententia 2. Cor. se Eum qui non nouit peccatum, secit peccatum pro nobis, vi nos sieremus insticia Dei in ipso.

Quarto loco fit mentio acceptationis persona ad vitam aternam, quemadmodum promissiones multa ostendunt: Qui credit in me, non peribit, sed habebit vitam aternã, & huiusmodi insinita.

Quinto loco additur, gratis quidem, vt omnia humana mierita contice cant: Propter Christum verò, vt solum hárçor vnigeniti fily Dei meritorium, adeo ingentis Thesauri, agnoscatur. Atque bac sit brenis desinitionis arahvoss.

Catern vt apertius bac instificationis do Erra na intelligatur, duo addam. Primu institua anti-thesim Legis & Enangely in his vocibus: instissiocari, instis

Instificari itag legaliter est ab ininsto instam fieri, ob suam insticiam & legis impletione, inxta illud illud: Qui fecerit ea homo, viuet in eis Sed eu angelice instissicari est à reo non reum sieri, & ab minsto instum ob aliena insticiam, nempe Chri-

sti, quemadmodum supra probatium est.

Ex hac collatione verbi instificandi secundum Legem & Enangelium, tamet si non difficile est Dialectico, per locum coniugatorii, de reliquis tribus indicare, tamen brenem declaratione adiycia. Instificatio igitur legalis est acceptatio hominss coram Deo, ob integritatem & perfectione sua obedientia erga legem Dei. Sed Enangelica instificatio est acceptatio hominis coram Deo ob integritatem & perfectionem obedientia Christi erga Deum Patrem. Inflicia legis est perfecta obedientia erga lege Dei. Sed insticia Enagelica est possessio imputata insticia Christi, remissis pec catis. Sen, est obedientia Christi credenti imputata. Instus legaliter est, qui instè agit indicio legis:Sed enangelice instrus est, cui Deus peccatum condonat, imputat insticiam Fily, acceptat ad vitam aternam.

Praterea tenendum & hoc est, quòd qui credit in Christum, habeat duplicem insticia. Vnam persettam, qua coram Deo consistit, nempe (hristi obedientiam, quam side possidet. Altera in se, nempe incoatum obedientiam, qua prioris insticia sinctus existit, & hac placet Deo propter sidem in Christum, tames si impersetta est. Tertiam

autem insticiam, eam g, formalem & absolutam, expectamus, inxta illud: Spiritu ex side spem insticia expectamus.

Nunc de cansarum ordinibus, quos docendi gratia his tribus quastionibus subiciam: Quis sit sustificator, Quis instificandi modus, Qui insti-

ficationis fines.

Prima, Quemadmodum opus creationis totius Trinitatis est, ita etiä redemtionis seu instificationis opus toti Trinitati adscribendum est, seruata tamen cuius persona proprietate. Vt enim Deus Pater per hoyov mundum creauit, & per Spiritum sanctum creata sustentat & vinisicat: Ita idem Pater Per siliu lapsum genus humanum redemit, & per Spiritum sanctum vinisicat & regenerat: vt suam dilectione erga genus humanum declaret: vt miserorum calamitatibus medeatur: vt destruat regnum Satana: vtg suam gloriam mundo patefaciat.

Secunda quastio fuit de modo instificationis, qui in quatuor cernitur. In victima Fily, in verbo Euagely, in fide promissionis, & in Sacrametis. Victima fily Dei interuenire oportuit, per quam punitum est peccatum, secundum insticiam Dei, vi locus esset misericordia. Nam si Deus sine Fily victima recepisset genus humanum in gratia, insticia dinina derogatum suisset. Rursus, si absque misericordia instas pænas sumpsiset de homine,

misericordia Dei nullus susset locus relictus. Vi igitur iusticia Dei & eius de misericordia aquis gradibus starent, sapientia Dei consilium inuenit, ut Filius se interponeret, ac per ipsius victimam iusticia & misericordia Dei satisfieret. Secundo loco, verbu Enageliposui, per quod Deus offere mundo benesicium salutis in Filio. Tertioloco, hac donum per Enangelium oblatum recipimus sola side, quam Spiritus sanctus in verbo essicax, operatur in audientibus & meditatibus Enangeliu. Hac sides sacramentis angetur & consirmatur.

Tertia quastio suit de sinibus. Sunt autem in-Stissicationis sines quatuor: Glorisicatio Dei, dite-Etio proximi, vita aterna & gloria beatitudinis. Hac causarum distinctio à vulgo intelligi potest.

Verum si Sia sentinottegov placet, sas distinguere licebit in hunc modum: Imperans causa est Deus Pater, qui habuit ngony suevov qui dem dilectionem paternam erga genus humanum, iuxtu illud: Sic Deus dilexit mundum & c: ngonatug-xlindov verò triplex, nimirum sua gloria manise-stationem, Miseriam generis humani, syranidem Diaboli, hac enim tria monentia externa suernit, Obseques causa est altera persona, nempe Filius ipse. Sic enim Psal. 40 legitur: Vt faciam voluttite tua Deus meus, volo, & lex tua in medio cordis mei. Essices, consummas seu persicies est Spiritus sanctus, hic enim intus naturam renouat & ritus sanctus, hic enim intus naturam renouat &

fanttificat. Ad Tit .3 . regeneratio & renouatio Spiritui sancto tribuutur. Hac etiam 2. Corin. 1. obsignatio nostra salutis dicitur. Efficiens instruc mentalis est duplex, exhibens quide ut verbum, in que efficax est Spiritus innonatur. Ité, Sacramentu, quo non folum exhibitur, sed etiam confirmatur donum exhibitum. Est enim Sacrametum pignus et testimonium applicationis. Recipiens vero sola fides, bec enim est velutimanus, qua oblata gratia recipitur, Materialis porrò cansa est, cum legis impletio à Christo pro nobis prestita,tum einsdem victima, qua placanit Patrem, et satis facit pro pæna commerita. Huc accedit resurrectio, victoria & triumphus super peccato, morte & infer no. Formalis causa est remissio reasus, imputatio insticia Christi, & acceptatio credentis persona ad vitam aternã.Huic consuncta est donatio Spiritus fancti, & infusio gratia immutantis depranatam naturam. Finės quatuor supra commemorati sunt.

In hunc modil discernere causarum; in instissione concurrentium, ordines, is videre quid peculiare singuli habeat, valde ville est. Quamuis enim omnes enumerata causa coiuncta sunt, in concurrunt in instissicatione, stanta, inter se mutuis auxilies, tamen singula causa proprium quidda habent in suis actionibus; vuide enenit, quid exclusiva particula son actionibus; vuide enenit quid exclusiva particula son actionibus; vuide exclusiva particula exclusiva particula exclusiva exclusiva exclusiva exclusiva exclusiva exclusiv

ordinis cansa, si una tantum adest accommodari potest, qua non excludit cansas concurrentes, sed tantum distinguit & discernit ordines cansarum instissicationis. Restè igitur dicitur: Sola sides iustificat, quia ipsa unicum instrument u est, & v-nica facultas in nobis, qua recipitur iusticia. Christis. Ad eundem modu de cateris dici potest. Nam cum atteditur cansa efficiens, imperans, restè dicitur: Solus Deus instissicat. Si materia cosideratur, dici potest restè: Sola obedientia Fili, instissicat. Quare in hisce sormulis loquendi diligenter tacita reduplicatio consideranda est, ut distintici intelligatur, qua ratione pradicatu subiecto tribuatur, ne cosundamus cansas, & canillationibus Osiandri sinamus nos in errores abduci.

Huc regulas quasdă adișciam, ex quibus peti poterunt solutiones argumétorum, qua aduersariy obișciunt cotra veră instisscationis doctrinam,

Prima:Duo sunt ordines testimoniorum de iu-Stissicatione & bonis operibus, unus Legalis, E-

nangelicus alter,

Legalis ordo aut cocionatur de instificatione legali coram Deo, aut de promissionibus legalibus aut de minis, que intétantur legis transgresforibus. Quod autem legalis ille instissicatio, que homo instus à Deo approbatur propter legis impletionem, sit homini impossibilis, docet Paulus Rom, 8. Quod impossibile erat legi, eò quod insir-

mabatur per carnem, &c.testatur Danid:Si iniquitates observaneris Domine, quis sustinebit? No instificabitur in conspectutuo omnis vines. Quoties igitur citantur loci legales, Scripturam primum oppone. Deinde metem Scriptura declarabis. Nam illa testimonia insticia legalis, primum docent, qualisnam insticia consistat coram Dei tribunali, nepe plena & perfecta legis obedientia: Deinde nostram maculam ponunt nobis ante oculos, qui peccatis adeo innoluti sumus, quod non possumens prastare obedientiam Deo inxta ipsius legem. Tertio, ista testimonia nos commonefaciunt, ve quaramus alsude insticiam, ms malimus perire, ac ita nos quodammodo ad Christum mittunt, qui est legis perfestio, in insticiam omni credenti. Quarto, ista testimonia admonent, ut natti insticiam Christi, incipiamus nonam obedietiam secundum legem prastare: quam plene prastabimus in aterna vita, vbi Deus erit omnia in omnib

Secudus ordo testimoniorum de instissicatione & bonis operibus est Enangelicus, & continet testimonia, quorum alia pertinent ad cansas instissicationis, de quibus supra dictum est: atta ad nonam animi qualitate instissicatorii, vt: Qui facit insticiam, instus est: quò etia regeneratio & santissicatio pertinent: Alia ad externa signa & indicia instiscatorii, vt, Zacharias & Elizabet am bulanerit in omnibus instissicationibus, cora Deo

& hominibus irreprehensibiles, seu sine querelas id quod Graca vox sonat proprie: Alta ad remunerationem obedientia, qua nemini conferri postest, nisi prius side instissicato. Hinc Apost. Ebr. 1 r dicit, Mosen respecisse ad remuneratione; quòd sane sancti faciunt, sed extra instissicationis canasam: Alia ad compensationem arumnaru & calamitatum, quas serunt py in boc mundo Rom. 8. Alia ad comprobationem operis ex side facti.

Si quis huius ordinis testimonia confundit, & non discernit inter eum gradum, qui agit de causis iustificationis, & sequentes, qui adiustification nis effectus reservi debent, tota errat via, & confundit Legem cum Euangelio, imò Euangelium tollit, & Christi gratiam negat. Quare hi ordines testimoniorum cum suo pradibus diligenter observandi & distinguendi sunt, ne in causarum & effectuum consusionem incidamus.

Secuda, in reb alsud est substantia, alind qualitas. Cum itag, disputamen de instituia sides, non disputamen cotra substantiam bonorum operum, sed contra qualitatem, quam isse salso tribunnt Sophista, qui bonis operibus contendunt instisicari homines instissione vita. Non igitur spoliamus homines operibus, sed peruersam siducia operum damnamus.

Tertia, Aliud est, disputare, quid per se valeu ant bona opera, aliud quo loco post stabilitam in-

Sticiam fidei habeda sint. Si de operibus statuendum est pro sua dignitate, indigna sunt, qua in cospeilum Dei prodeant. Sed quatenus consideraeur, ut sequentur iusticiam fidei, non à suo merito estimationem habent, sed à gratuite bonitate Dei recipientis opera propter personam. Hac ratione que finnt à fidelibus bona opera, insta cen-

fentur, ac in insticiam imputantur.

Quarta, Sontentie de prémis bonorum operum babent duplicem respectum. Aut enim ad non renatos, aut adrenatos referentur. Si non renatisaccemmodatur, indicium legis proponunt de pramijs bonorum eperum. Sed conditio annescaest impossibilie, nempe: Qui fecerit ea homo, vinet in eis, & qui in vue labitur, omnium reus est. At si renatis buinfonodi sentetia accommodantur,tū tria perpendenda sunt: Primim,quod rigor Legis sit ipsis sublation, qui in tribus cosistit: quod obedientsa non places nifiperfecta: quod vita non promittitur; nifilegem facientibus : quod dannasio denunciasur transgressoribus vel in minimo. Demde perpendendum, quod persona credens placet Deo , & est bares vita aterna. Tertiò ab hac credente persona requirit Deus obedientiam, & promittit mercedem, non ex debito ob qualitatem operis, sed ex gratia propter paternam promissionem.

Quinta, Cum indicandum oft de aliquo opere

particulari: vel ex qualitate operis in fe, vel ex qualitate per sine indicandum est. Si ex qualitare operis indicandum est, nullum hominis opus Satisfacis tegi Dei, nec multiplex nec simplex, fine particulare. Hoc enim non satisfacit legi Dei, quare nec inde insticia effe potest. Velex qualitate persona de facto indicandum est, atq, ita persona operans aut fidem habet, aut non habet. Si fidem habet , placet opus secudum legem Des fa-Etum, & imputatur in susticiam, hoc est, censesus iustum. Placet enim Deo propter personam, Sin antein persona, faciens opus, caret fide, nequaqua potest opiu eius placere, donec oraculum illud Spiritus sancti steterit : Quicquid non fit ex fide, est peccatum: I tem: Arbor mala non potest fru-Etus bonosfacere.

· Sexta, Insticia Enangely, non est proponenda impanitentibus, sed iantum requireda est ab illis legis obedientia, additis promissionibus & minis Panitentibus solis, & agnoscentibus suam commeritam damnationem, insticia Christi, que side accipitur, est proponenda. Sic Christus Mat. 19: Marc. 10. Luc. 18. impænitenti proponit legem. Sed Luc.7. panenti ob peccatum, & confugienti ad se mulieri, proponit susticiam sidei, qua est re-

missio peccatorum gratuita.

Septima, Alia testimonia sunt Serind, alia coplectutur personas. Ostind sunt distinguenda per fubicta, nam inde germana interpretatio dependet. Quod stag, bernois sonat, ad hypotheses, hoc est, ad pios & impios transserendum est, & ex sexta regula petenda solutio. Eleemos yna liberat à morte, theticum est, quod si impis accommodatur, palàm est, quod inde non liberantur à morte. Proinde pis applicandum, Sed hi habent propiciatorem Christu, qui eos à morte liberat. Quare sigurate intelligendu est dictum: Liberat à morte, boc est, à pæna temporali. Est á, Metonymia.

### TESTIMONIA IVSTIFICA-

Act. 13. Notum sit igitur vobis viri fratres, quod per hunc vobis remissio peccatorum annúciatur, & ab omnibus, à quibus non potuistis per lègem Mosi instissicari, per hunc omnis qui credit, instissicatur.

Rom. 3. Quapropter ex operibus legis non inftisicabitur omnis caro coram eo (id est, coram
Doo) Per legem enim agnisso peccati. Nunc autem insticia Dei sine lege manifestata est, testisicata à Lege & Prophetis. Insticia autem Dei per
fidem Iesu Christi in omnes & super omnes credentes. Non enim est distinctio. Omnes enim peccauerunt, & destituïtur gloria Dei (qua possunt
coram Deo gloriari) Instisicati gratis ipsius gratia per redemisonem, qua est in Christo Iesu, que
propo-

proposuit Deus propiciatorium per sidem in ipsius sanguine, in oftensionem insticia ipsius prasenti tempore, ut sit ipse instius criustisicans eum, qui est ex side Lesu Christi. Ubi ergo gloriatio? exclusa est. Per quam Legem toperum? Nou, sed per legem sidei . Arbitramur igitur side instisseari hominem, absq, operibus legis. Hoc luculent um testimonium est, in quo plerag, causa, quas antea commemoraui, recitantur.

Cum hic sapins nominatur insticia Dei, recurramus ad causas supra comemoratas, ac rectè accommodemus. Deus enim est insticia nostra effectine. Nam is credentibus insticiam Fily imputat, qua insti constituuntur. Rom. 5. Iustisicati fide pacem habemus erga DEVM, per Dominum nostrum lesum Christym, Rom. 8. Nulla igitur nunc condemnatio is, qui sunt in Christo Iesu, qui non secundum carnem ambulant, sed secundu Spiritu. Lex enim spiritus vitain Christo Iesu liberanit me à lege peccati & mortis. Nam quod lex, eò quòd infirmabitur per carne, prastare non potuit, hoc prastitit Deus, misso Filio in similitudine carnis peccati, et pro peccato (humani generis) damnanit peccatum (hocest, ipsum fecit hostiam pro peccato) vt instificatio legisimpleretur in nobis, qui non secundum carnem ambulamus; sed secundum spiritum. Ad Galat.2. Scientes, quod non instificetur homo ex operibus

legis, nisiper sidem I ESV CHRISTI, & nosim Iesum Christum credimus, vt instissicemur en side, & non operibus, propterea, quod non instissicabitur ex operibus legis omnis cara. Ephesi 2. Gratia estis saluati per sidem, & hou non ex vobis : DEI enim donum est, & non experibus, ne quis glorietur.

VSVS.

Vs vs praterea huius doctrina est, ut verbo credentes fiducia ad Christum confugiamus, quò instificati spsius insticia, Deo verum cultum prastemus, & expectemus promissau beatitudinis gloriam.

# ORDO REPARATIONIS.

TAmetsi boc caput ex superioribus intelligis potest, tamen aliquid de eo dicendum esse boc loco indico, ut in conspectu habeamus breuiter signatum totiuu nostra reparatiouis mysterium, quod in quatuor partes distinguam. Primum enim, qui sint actionis dinina gradus in reparatione nostri. Deinde quis reparationis modus. Tum, quod nostrum officium, & qua offici partes. Postremò, qua sit certitudo huius reparationis seu salutis nostra, dicam, idá, breussime & clarissime.

Primamitag partem, de gradib. actionis dini-

ORDO REPARATION. na in nostri reparatione peragenda, Paulus clarè docet his verbis: Quos prascinit, eos et pradestina uit coformes imaginis Fily sui, vt sit ipse primogenitus intermultos fratres. Quos aut pradestinanit, hos et vocanit: & quos vocanit, hos et insti ficanit:quos ante instificanit bos & glorificanit. Hic Paulus quing, comemorat. Primu enim prascinit Deus, quos vellet in gratiam propter Christum recipere. Vuls omnes eos, qui fide ad Christu confugiunt. Est enim promissio vninersalis. Deinde ordinauit eosde ad vitam eternam consequedam. Tertio prascientiam & electionem per vocatione, qua homines vocat per Enangelium, pasefacit & renelat. Hac enim vocatio sensibile signum est predestinationis dinina. Quarto loco vocatos instificat, hoc est, absoluit à peccato, vestit Christi insticia, acceptat ad vitam eternam. Postremo glorificat ac donat aterna beatitudine

Modus reparationis, ad Gal. 4. his verbis deferibitur: At vbi venit plenitudo temporis, emifit Deus Filium sun, natum ex muliere, sactum sub lege, ut eos qui sub lege erat, redimeret, ut adoptione filioru acciperemus. Quia autem estis sily, emisit Deus Spiritum Fily sui m corda vestra, clamantem abba Pater. Ecce initium salutis nostra sacit caritatem illam Patris cælestis immesam, qua Filium sun dedit. Deinde redemtionem

instificatos.

nostri factam per oblationem Christi Asserit. Tertio nostri adoptione imuit. Quarto Spiritus san-Eti in corda nostra missione memorat. Quintò & ultimo innocationem statuit à S. sancto excitari.

Officium nostrum in reparationis beneficio cofequendo Matth. 13. in quatuor partes dinisum videtur, quarum prima est, oculis videre, hoc est nostram miseriam & damnationem intelligere. Secunda, audire verbum, in quo remedium proponitur. Tertia, verbum amplecti, & ei assensum prabere. Postrema conuerti ad Dominum vera

pænitentia.

In certitudine de reparationis effectu tria sunt spectanda: quodnam su ius Christianorum salutis consequenda, qua securitas, quodá, discrimen interpios & impios. Ius adeundi vitam aternă triplex habent pi, nimirum electionis, redemptionis & promissionis. Securitas residet in caritate adoptionis, veritate promissionis, & facultate prastandi quod promissum est. Discrimen piorum & impiorum tribus absoluitur. Pij enim ab impis disferunt electione apud Deum, disectione apud bomine:, & siducia cordis vinius cuius q, apud se. Hac reparationis doctrina perquam viilis et necessaria est, qua merito nos excitare debet ad gratiarum actionem, ad acre vigilantia studium ad perpetuò degendam in pietate vitam.

CAPVT

### CAPYT STATE

# REGNVM CHRISTLineto

Regnum Christi triplex est, potentia, gratica, gloria. Regnum potentia est, qua potenter dominatur omnibus creaturis, cum Patre et Spiritu sancto. Regnum gratia est, de quo Dominus loquitur Luc. 17. & desimitur à Paulo esse instincia pax et gaudin in Spiritu sancto, in cuius regni, ratione sex potissimumi sunt consideranda. Primium, erestio. Secundo propagatio. Tertio, costruatio. Quarto, partes. Quinto, dominium. Sexto, servicus regni buius monarcha prastanda.

Erigitur autem hoc regnu ab ipso Deo, quemadmodum Psal. 2. docet, vinde mens pia siduciam cocipiet, sur , vt hoc regnum non aboleatur vllis Satuna machinis. Instrumentum quo erigitur, Verbum est, codem Psalmo docente. Deinde propagatur per verbum & ministros Euugely, iuxta dictum: Ite in mundum vinnersum, & procla-

mate Enangelium omni creatura,

Conservatur ab eo, qui erexit, unde fiducia concipienda est de eius firmitudme & stabilitate

contraportas inferorum.

Partes regni sunt: Insticia, pax, gandum in Spiritu sancto. Hac non pompa mundana ostenduntur, sed in coscientis piorum sentiuntur. Insticia quidem non solum, qua insti sumu coram Deo fide in Christiam, verumetiam incoatio nona obedientia, existia. Pax conscientia cerain Deo plaçato per Filium, candor à omnis coram homi-nibia. Gandinim, conscientia tranquillitas est, vude de michi freta bonitate Dei in omnibia adaet sis gloriatur in Domino.

Dominis vnius Christiest, id garorevous, Ille entre folius in hoc regno dominatur, net vicarium habet vitum, sed ministrorum opera vitur

ad propagandient fittine require.

Restat servitus prastada buic Regi, que qualis strostedit Zacharias in suo cantico, nimirum, quod oporteat buic Regi servire in insticia et santistate omnibo diebus vica nostra. Et Psal. 2. Sernice Domino in timore; & exultate ei cu tremore. Et Paului Rom: 14 exponit, unde prosicisci debeat bac servitus, nimiru ex corde pacato, boc est, insticia, pace & gandio Spiritus serenato. Nec cum bac servitute pugnat libertas Christiana. Christiana enim servitus no est servirum ingum, sed siliorum spontaneum obsequium.

Caterum regnum Christi gloriosum consideratur dupliciter. Primum quantum adipsum attinet Christū Advapowov, qua ratione Christus postqua surrexit à mortuis, gloriose suum regnu occupaust sedens ad dexteram Patris in totelestibus. Deinde quantum ad mysticum ipsius corpiu attinet, consideratur, qua ratione tum persicietur

regnum

regum Christiglariofum, whi refufcitues mertuos uddanerit udaterum Patrem. Tum enim in perpetuaria fruenturpi confectia Dei, d'aterne bareditatis the sauro.

· Toftimonia nonmulte explicationiinneta funt.

remine ... P. VSVSogaiz Le l'undinor offeritain verbe defferie Kine all out free tu fantiam wobis de (semple semilar potent) erudiamur huine Regierli fiquina nagiladrigam Scatur, & abigitat herrin farmiffen propos ng ain Tum breuem imgulorum in SINIA

DE PRIMO.

# EXPEICATION CA-PITVM COMMV NIVM

lastic Security menquiforent Solution in

DOETRINA VITE COM MVNIS FILTORVM the Berger will be an included

OCTRINA WITAB manie filiera Deim DECALO-Go tradita eft, Cotinet enim Deacalogus veram vinendi normam Secundam voluntatem Dei, eam g,

perpetuam. Quare alia vinendi ratio communis in nono testamento quarenda sion est , quam sida in Esclesia Patriarcharum ante Christum exhibitum.

Francen bas Discalogi doctrina rottine à sironibus Theologia percipiatrir, Primim in genera; que in Engli dattrina parposito confideranda fant dicamillopia i parationie & mostatiomia praceptorum funcionimento dum fabiciam. Tum brenem fingulorum praceptorum explicationem, declaranda Methodi cunfa, adyciam.

#### DE PRIMO.

Que funt ergoinftegis doctrinagene-

Vt banc questionem dextre explicamu, quatuor necessario declaranda sunt. Primum, Quid lex sit: Secundum, un quisquam legi satisfaciat: Torrium, Quinsit segia psus, Quarquim, Quarqnus lex abrogatassis, 113 Quid ergo est Lex:

Prinsquam definitionem Legis, ut pro norma vinendi communi accipitur, tradaus opera precium esse indico, breniser eius varia simissicata recensere. Non enim sodem mode in scripturii accipitur nomen legis.

Primum stag, totam calestem dollrinam, boc

est, oume verbum Dei, quod ad nos docedos quocung, modo pertinet, completitism vox Legis. Vi in Psalmis: Beatus qui notte dieg, meditatur legem Domini. Itë: Lex Dominisimmaculata &c.

Hac significatio propria est Ebraa vocis Thera,qua à docendo nomen habet, quam ut septuaginta semper shuor, ita Latini perpetuo legem in-

terpretantur.

Socundo, Lex dicitur respecta Prophetarum, ut Matth.7. Hac est Lex & Propheta. Rom. 3. Testimonium babes à lege & Prophetis. Hie lex solum Mosen coplectitur, cùmonnibus doctrina ipsius partibus, qua sunt quatuor, quarum Prima Historiam inde vsg, à creatione rerum ad annu mundi 2494 texit. Secuda, sædus gratia, et promissionem benedicti Seminis cotinet. Tertia, Doctrinam vita, e amg, duplicem coplectitur. Nam ut communem omnibus vinendi norma Decalogus: Ita peculiarem populo Israelitico indicia & ceremonia continent. Quarta, Promissiones, & minas praceptis vita additas recenset. Has igisur quatuor partes continet legis vocabulum, quando Prophetis & Psalmis opponitur.

Tertiò, lex oppositu Enangelio, opera Decalogi significat, ut in disputationibus Paulinis, ubi Apostolus contendit homines instissicari side sine lege, hoc est, ut ipse interpretatur, abs á operibus

legis.

Quarto, Lex opposita gratia, rigorem legis, hot est, maledictionem, quam lex minatur transgressoribus, denotat. Vt in his dictie: Rom. 6. Non sumus sub lege, sed sub gratia. Galat. 5. Sissiritu

ducimini, non estis sub Lege.

Quintò, Lex opposita veritati, umbras & signoras veteris testamenti de Christo abs q, omni dubio signat. I ob. 1. Lex per Mosen data, gratia & veritas per Iesum Christumfatta est. Hic lex primièm gratia opponitur, & significat rigorem legis seu maledictionem; Deinde opponitur veritati, & significat legis umbras, quas enanescere opportuit adueniente luce, hoc est, sps Christo.

Sextò, lex imperium, Tyranidem & vim impellentem (habet enim lex rationem pracipiëtis) notat. Ut in his dictis: Lex mortis, Lex peccati, Lex membrorum, Lex mentis, Lex spiritus.

Septimò, pro episheto interdum ponitur Lex, ut lex operum, lex fidei, hoc est, opera & fides.

Oclanò, Lex accipitur pro tota Mosis politia cum regno & sacerdotio. Gal. 3. Sub lege custodiebamur. Ha varia acceptiones vocabuli legis, Synecdoche, Metonymia & Metalepsi facile intelligi possunt. I am desinitionem legis, qua norma vita est, videamus.

LEX est praceptio dinina, requirens ab omni homine perfettam, puram & perpetuam obedientiam erga Deum: qua vi promittit vitam & salutem falutem obedientibus, ita morsem & danquatione minatur is , qui banc obedientiam non profitue, donec fiat remissio per fiducium Christi.

Huius definitionis quatnor potissimimo mem-

bra sunt.

Primum de antore legis, nempe Deo, vndo bomo hac colligit: quod antor legis habeat ins mandandi & antoritatem, vt qui Dommus & Denis
noster existit : quod habeat facultatem pramys
honorandi obsequentes, & puniends contumaces:
(est enim omnipotens) quod simus obnoxy ad obediendum, vt creatura creatori, & vt subditi
suo domino: quod nullus possit enadere pænam,
cùm eam velit instrus index insligere:(oculi enim
enus super vias hominum, & emnes gressus eorum
considerat, non sunt tenebra, & non est vmbra
mortis, vt abseondatur ibi qui operantur iniquitatem:) quòd insta sit lex, & perfecta vinendi regula est enim vt instissimus, ita & sapientissimus
legis autor.

Secudum membrum est, de obedientia qualitate. Deus enim no requirit obedientiam legis pro nostro modulo, sed pro sua insticia, nimirum perfectam: I dest, omnium praceptorum Dei plenam obedientiam. Qui enim in uno labitur, omnium reus est: Pură, ut enim ipse purus est, ita nibil nist purum es placere potest. Hinc illa sepius in scripturis repetita sententia: Sancti estote, Quia ego Santim sum: Perpotuam, Vt enim Lex perpetud obligat, ita obedientia cius, nissi suerit perpetua,

non potest legislatori placere ex se.

Tertium membrum est, de vita & salute eorum, qui obtemperant, & de morte & damnatione corum, qui obedientiam persectam, puram &
perpetuam non prastant. Sic enim Lex inquit:
Maledistus omnis, qui non permanserit in omnibus, qua scripta sunt in libro Legis, vt faciet ea.
Hoc ipsum docet generalis promissio & comminatio primo Decalogi pracepto annexa: Ego sum
lebona Deus tuns, sortis, Zelotes, visitans iniquitatem, & c.

Quartum est de restrictione, qua continet dulcissimam entelmean. Nam maledictio legis no perpetuò tenet obnoxios homines. Christus enim venit in hunc mundum, vt à maledictione Legis redimeret credites. Sed de hac re in prima classe

dictum eft.

An quisquam Legi satisfacere potes?

Nullus omnino omnium, qui nati sunt secundum communem natura cursum: Id quod perspicuis demonstrationibus confirmandum est, non solum propter impios, iusticiarios, papistas: verum etiam propter nos ipsos, vt cum verè humiliati suerimus coram tribunali Dei, dulcescat nobis Euangely promissio. Colligam igitur quinque demonstrationes enidentissimas.

Prima

Prima sumitur ab ipsa natura bumanu, qua est impura, & contugione peccuti su datu. Qui enim sieri potest, ut ex natura impura prodeat pura erga Deum obedictia? Vade Prophetu clamat, omnes nostrat insticias esse veluti punnum menstruata mulieris. Esselut enim indulem sua causa resert.

Secunda sumitur ab experictia universalio imuium hominum. Omnes enim homines experiuntum, obedictiam, quam prastant secundum legem, habere quatuor conditiones, easq, cum lege Dei pugnantes. Primum enim temporanea est obedientia, sed lex Dei perpetuam requirit: Deinde est contaminata. Impurum enim cor est, unde obedientia illa prosiciscian. Tum impersecta. no enim prastatur inxta exactam legis regulami? Postremò est sucata malis opinionibus. Quare ipse expericia omnes homines reos clamat, nec minus certò de hac quastione per experientiam sa tuere possimus, quam statuimus eadem experientia connicti iguem urere, aut aquam humidam esse.

Tertia demostratio sumitur à Scriptura pronunciatis: Scriptura enim pronunciat, nullum instam esse, & ne vnum quidem, Si miquitates observauerie Domine, (inquit Danid) quis sustinebit? Huc pri mum, secundum & Tertium, capita ad Romanos pertinent, & multa alsa scripeura costimonia.

Anerta demostratio Pauli est, ad Galiz. sum ta à victima sily Dei: Si ex operibus (inquit) est insticia, Christus sinstra mortuus est. Cum igitur nemo, mis prorsus altos, dicat Christum sinstra mortum, relinquitur ex operibus legis non esse insticiam, qua prosecto inde esset, Si quisquam legis stisfaceret, inxizillud: Qui secerit ea bomo, vinet in eis.

Quinta demonstratio est exinsto indicio Dei sumta, Is enim neminem punit inuste. At constat omnes homines morbis, morte alusq, calamitatibus obnoxios, idá, Dei indicio. Quare reos esse-

mnes manifestum est.

Cur igitur Deus (dicat aliquis) lege impossibilem tulut? Primim respondeo, Iustum esse, debitum exigere, etiamsi creditor sciat, debitorem non esse siluedo. Deinde hac iusta exactione Deus vult nos humiliare. Mandado enim impossibilia no pranaricatores homines facit, sed humiles, ut omne os obstruatur, & subditus siat totus mundus Deo: at q, sciamus, quòd non ex operibus insticia, qua secerimus nos, sed secundum suam sericordiam in Christo saluos nos secit. Impossibilitas itaq, legis nos debitismsi admonet, & ad Christum compellit, legis impletorem.

Tertia quæstio de vsu Legis suit, qui triplex assignari solet.

Primus

BX.

Primus politicus est, qui consistit in externa, disciplina, cuius cansas quatuor recitat Philip-

pus, quos hoc versiculo completti sileo:

Mandatū, pæna, pax publica, dux ad Iesum. Primum externa obedientia prestanda est, propter mandatū Dei. Deinde propter vitandas pænas. Tum publica tranquillitatis gratia. Postremum quia non possunt doceri Enangelium, qui externis delictis indulgent.

Secundus vius est m conscientia, nimirum vi nos Lex deducat in agnitionem peccati, qua peccati agnitio pariet insta Ira Dei agnitionem, & proprie maledictionis sensum ab peccatum, unde nascetur vera contritio, & serium studium quarendi Christum: qui solus peccatum expiare, irav tum Deum placare, & maledictione legis tollere potest, inxta illud: (hristus redemit nos de maledicto legis, factus pro nobis maledictum, Gal. 3.

Tertius vsus legis Dinina est, vt sit nobis perpetna vinendi regula, Postquam enim side instificati sumus, fructus sides edendi sunt, inxtu Decalogi prescriptum, pro modo gratia nobis donata. Et tuvetsi Legi persectum obedientiam prastar e nequimus: tumen nulla est nobis iam condenatio, qui sumus in Christo Iesu, & non secundum carnem ambulamus, sed secudum spiritum,
nec opera qua ex side facimus, etsi impersecta
sunt, amplius impura censentur, sed insta posius

propter CHRISTYM.

Quarta sequitur quæstio, quatenus

Lex abrogata fit.

.. Kt autem ad hanc questionem recterespondeatur, obsernanda est tripartita legis distinctio: Est enim lex ceremonialis, qua tota cum Aaronico sacerdotio abolita est, quoad vsum, non quoad significationem. nam res quas sigurabant ceremonia, sunt aterna. Est & lex Indicialis, qua cessante republica Mosis expirauit, ita ut non necessario ullum hominem obliget in specie nisi quatenus portio eius aliqua, aut pars est legis nature, ut lex contraincestas nuprias Leuit. 18. aut à Magistratu proponitur politico fine. Tertia legis species Moralis est, cuius Epitome est ipse Decalogus. In hac lege duo consideranda sunt: Primum ipsa doctrina in se, Deinde rigor, Guppendix legis. Quantum auté ad doctrinam attinet, Decalogus est perpetua voluntatis Des regula, qua nuquam abrogabitur. Semper enim Dens obedientiam legis, hoc est, dilectione Dei & proximi requirit, Sed quantum ad rigore & appendicem legis attinet, credentibus etiam deoalogus est abrogatus. Consistit autë rigor legis intribus. Primo, quod perfectam, puram & perpetnam ebedientiam requirit. Secundò quòd non Alutem & vitam promistit, nisi is, qui hanc obedistian prastant. Tertio, quod maledittioni subsics.

igit omnes, qui non perfètte obtemperant. Abbac rigore legis liberatos essa credentes, docet Paules perspicue Galat. 3.

DE SECVNDO

Quiatotus Decalogus est Sinacdachicus de perapreciu indico me facturii. Si studiosis Theory logia viam quandam monstrauere quam sicutii, poterunt cuminuenire methodise ea, qua procipiutur co vetantur in sigulis Decalogi preceptus tium tractationem tenere, qua apte, qua inuenen runt, disponant & ordinent, vode & terria viir litas sequieur, aliorum explicationes recte intela ligere, dum eas ad regulai exigunts.

Quarta sequitur questio, quatenus Lez abrogata sit.

Ve autem ad bane questionem retterespondeatar, obsernanda est triparteta legis distinctio: Est enim lex ceremonialis, que tota cum Aaronico sacerdotio abolita est, quoad vsum, non quoad significationem. nam res quas sigurabant ceremonia, sunt aterna. Est & lex Indicialis, qua cessante republica Mosis expiraust, statt non necessario ullum hominem obliget in specie nisi quatenus portio eius aliqua, aut pars est legis nature, ut lex contra incestas nuptias Leuit. 18. aut à Magistratu proponitur politico fine. Tertia legis species Moralis est, cuius Epitome est ipse Decalogus. In hac lege duo consideranda funt. Primum ipsa doctrina in se, Deinde rigor, & uppendix legis. Quantum auté ad doctrinam attinet, Decalogus est perpetua voluntatis Des rogula, qua nuquam abrogabitur. Semper enim Dens obedientiam legis, hoc est, dilectione Dei & proximi requirit, Sed quantum ad rigore & appendicem legis attinet, credentibus etiam deoalogus est abrogatus. Consistit autérigor legis intribus. Primo, quod perfectam, puram & perpetuam obedientiam requirit. Secundo quod non falutem & vitam promittit, nisi is, qui hanc obedietiam prastant. Tertio, quod maledictioni subycit

18X. .. 257

ijcis omnes, qui non perfecte obtemperant. Ab bac rigore legis liberatos esse crodentes, docet Panka perspicue Galat. 3.

DE SECVIDO.

Quiatotus Decalogus est Sinacdachicus, no perapreciñ indico me factură, si findiosis Theory logia viam quandam monstrauero quam securi, poterunt cuminuenire methodise ea, qua procipiutur & vetantur in sigulis Decalogi preceptus tum tractationem tenere, qua apte, qua muener runt, disponant & ordinent, vode & terria viir litas sequitur, aliorum explicationes reste intelligere, dum eas ad regulai exigunt.

Inventionis igitur operam smandatorum or prohibitionum in Decalogo pracepta hac sint:

I. Constituantur dua hypotheses in singulis praceptis, eag, contraria in mandando or vetandos quarum knaverbis expressa est, or aliquidinas perat ant prohibet: Alterassis aspressa obtrarias hoc est qua prohibet quidem, si prior precipit: ox pracipit; si prior precipit: ox pracipit; si prior prohibet. Si enim hoc Deus pracepit; sontrarium vetat: si hoc vetat, contrarium pracipit. Fieri emim non potest, ut instissimus logis lator pugnantia simulimperet, or prohibeat, si quarti pracepsi, Honora parentes, ne inhonores parentes, Hypotheses sunt. Quarum prior vent bis expressa est, or pracipit aliquid. Rosterior, per regulamintelligitur, or prohibet contrarium per regulamintelligitur, or prohibet contrarium

In Hypotheses pracepts sta ordinata, per and post of and suas Theses pracepts propriat transferantur, qua propriat Theses pracepts, subject a este debent comunibus illis duabus, de disectione Dei Arproximi, ex quibus illarum verisas ostendenduass, ve Theses propria quarti pracepts hac analys inneniantur: Parentes honorandi sunt, Parentes sont sunt superiores, Ergo superiores honorandis parentes sont sunt superiores, Ergo superiores non sunt inhomoradi. Parentes sont sunt superiores, en superiores sont sunt inhomoradi. Endem rasio in aliss quog observabitur. at á ita hand est difficilo videre, ve sugulorum proceseptora dua superiorentes sur superiorentes sur superiorentes de superiorentes sur superiorentes de superiorentes de superiorentes de superiorentes sur superiorentes de s

III. Partes The flum analysi unidem in significant (Jippar videsur). diarest verein substitus species dialest dialest and substitution of the vocabulam in a principal in rederentiam, obedientiam of graticalinem sector Mac enimo in second interest dialest substitute substitute substitute substitute substitute.

TPI I. Hypothèses ex thesibus & subiettis earum partibus per Synthesin extrumtur, os, superiores honorandi sunt. Ergo patres samilias, padugogi, patroni, at y, adeo omnes, qui in aliqua eminentia existint legitima, honorandi sunt: hoc. est, prastanda est ipsis renerencia, obediencia cogracicudo. Ad eundom modum Thesis prohibita in suas hypotheses secabitur.

V. Quia omni actioni finis est propositus, finis cuiuslibet pracepti constituendus est Nude ema nia ordinata ad finem, Item cum fine consuncta, concludenda funt: ot que sub idem preception: dant. Contra verò, quic quid vol impedit fine, vel cum eo pugnat, prohibitum eodem precepto sciendamest: (um igitur quarti pracepti vi in eo. dem exemplo maneamus) sinis sit confermatio po> listarum & aconomiarum, sequitur bocprutes pro pracipi quicquid ad bunt finem fucerovide tur, vt, parentum, liberorum, dominorum, seruorum officia, ndeog; cuinfg, honesta vocario & ar tificium. Breniter, omnia studia & artes, quibad. ornaniur & innantur pothise & economia. Sed contra prohiberi omnia,qua cum his puguant, va desidia in studys, ceffario in officio, corruptio studiorum & artium, ocium, breniterquicquidim= pedit propositum finem. Hra Rigaria.

De inventione hactenus, nanc tractationis on do indicandus est, Viderar autem hic commodis-

fimmes.

Primo loco opera qua mandantur ordine explicentur, Ita vi primă genera ponantur seu theses, Deinde paulatim descendatur ad hypotheses & exempla. Securido loco par Antithe sin adjitiantur, que prohibita sunt, simili excine.

Tertio, pramia & supplicia generalia omnium & propria singulorum praceptorum exponãtur adiectis exemplia.

Quarto, examen conscietia ad normam legis instituatur, & vsius adișciatur in carne, in spiritu, in sidelibus & insidelibus.

In his omnibus obseur à desiniantur: ambigua & multiplicia distinguantur: verd argumentis consumentur: & falsa sirma consutatione reixiantur. Atque hac de inventionis & tractationis Methodo dicta sufficient.

#### DE TERTIO.

Rostquam in genere diximus de lege, & qua feinmentionis & tractationis Alethodus expojuimus; adiciamus breuem Decalogi explicazionem iuxta prascriptum Regularum, quas recensui. Id autem Desalogi. Deinde generalem distinctionem. Tum illas duas communes Theses;
ad quas Dominus Decalogi renocat, adiciam.
Rostremò singula pracepta (vt dixi) brenissime
declarabo.

#### DECALOGVS.

Et locutus est De v s omnia verba hæc dicens: Ego lehoua Deus tuus, qui eduxi te de terra Ægypti, de domo seruorum, Non habebis bebis Deos alienos coram me, non facies tibi sculptile, aut vllam similitudinem, quæ est in cœlo desuper, & quæ est in terra deorsum, & quæ est in aquis sub terra: Non adorabis ea, & non coles ea, quia ego Iehoua Deus tuus, fortis zelotes, visitas iniquitatem patrum in filios, in tertiam & quartam generatione eorum qui oderunt me, & faciens misericordiam in millia ijs, qui diligunt me, & custodiunt præcepta mea.

Non assumes nomen Iehoua Dei tui in vanum, quoniam non habebit insontem Iehoua eum, qui assumserit nomen eius in va-

num.

Memento diei sabbati ad sanctificandum eū, Sex diebus operaberis,& facies omne opus tuum, Septimo autem die Sabbatum Iehoua Dei tui est, non facies omne opus in eo, tu & filius tuus & filia tua, seruus tuus & ancilla tua,& iumentum tuum,& aduena tuus, qui est intra portas tuas.quoniam sex diebus fecit Iehoua cœlum & terram, & mare,& omnia quæ in eis sunt,& requieuit in die septimo. Idcirco benedixit Dominus diei Sabbati,& sanctificauit eum.

Honora patrem tuum & matrem tuam,vt prolongentur dies tui super terram, quam Iehoua Deus tuus dat tibi.

Polimentionis Extractationis Methodus expopiones, adjeimmentrenem Decalogi explicapioneminuta preferiptum Regularum, quas reconfin. Id autem Defiat commodius. Primum reciliabe verba Decalogi. Deinde generalem distractionem. Tum illas duas communes Thefess adquas Dominus Decalogii runccat, adjeiam. Rostremo singula pracepta (ve dixi) brenissine declarabo.

## DECALOGVS.

Et locutus est De v somnia verba hæc dicens: Ego lehoua Deus tuus, qui eduxi te de terra Ægypti, de domo seruorum, Non habebis 181. 16

behis Dess alienes com me, non ficles tibi feulpule, aux vilon feulliadinen, que est la cesis desaper, & que est in terra decessan, & que est in aquis sub terra: Non adorabis ea, & non coles ea, quia ego Ichoua Deus trius, fortis zelotes, vistas iniquitatem patrum in filios, in tertiam & quartam generatione eorum qui oderunt me, & faciens misericordiam in millia ijs, qui diligunt me, & custodiunt præcepta mea.

Non assumes nomen Iehoua Dei tui in vanum, quoniam non habebit insontem lehoua eum, qui assumserit nomen eius in va-

num.

Memento diei sabbati ad sanctificandum eu, Sex diebus operaberis, & facies omne opus tuum, Septimo autem die Sabbatum Iehoua Dei tui est, non facies omne opus in eo, tu & silius tuus & silia tua, seruus tuus & ancilla tua, & sumentum tuum, & aduena tuus, qui est intra portas tuas quoniam sex diebus fecit Iehoua cœlum & terram, & mare, & omnia quæ in eis sunt, & requieuit in die septimo. Idcirco benedixit Dominus diei Sabbati, & sanctificauit eum,

Honora patrem tuum & matrem tuam, vt prolongentur dies tui super terram, quam

Ichoua Deus tuus dat tibi.

.. Non occides.

Non mœchaberis.

Non furaberis.

Non respondebis aduersus proximum tuum testimonium falsum,

Non concupisces domum proximi tui.

Non concupisces vxoremproximi tui, non feruum eius, non ancillam eius, nec bouem eius, nec asinum, nec omnia, quæ sunt proximi tui.

Hocmodo referuntur Decalogipracepta, Exod.20. Sed in distinguendis praceptis & numerandis,nec veteres Theologi, nec recentes coneniunt. Sunt enim, qui faciunt quatuor pracepta prima Tabula, & sex secunda. Nam ut in prima tabula de nonfabricadis Idolis preceptum separant à primo: Ita in secunda coniungunt concupiscentia vetita pracepta. Sunt rursus qui tria tantum prima tabula pracepta numerant (Appendicem enim primi pracepti, faciant praceptum de Idolis)& septem secunda tabula. Nam concupiscentia interdictum in duo pracepta secant. Quid ergo sentiendum? Magni autores sunt utriusq, sententia, quare in medio relinquo, nec multum refert quomodo distinguas, modo nihil excludas. Ego sanè si me recepta Ecclesiarum multarum consuetudo non moueret, & de re tanta pronunciaturus essem, cum Nazianzeno & Ambroso, Clemente

Clemente & Basilio accederem priori sententia, prasertim, cùmilla Deut. s. coprobari videatur, sed contra receptam consuetudinem nostrarum Ecclesiarum distinctionem mutare nolo. Quare explicabo ordine pracepta, parum de distinctione solicitus.

Quomodo viitate diuiditur Decalogus?

DECALOGYS constat duabus tabulis: quarum Prior inxta v sitatam distinctionem tria, Posterior septem pracepta continet. Hac distinctio eò pertinet, vt distinguamus inter obedientia erga Deu îmmediatam & mediatam. Nam tamet si totus decalogus in genere obedientiam erga Deum pracipit: tamen vt prior tabula immediatam, ita posterior mediatam obedientiam essagitat.

Porrò omnia hac decem praceptà Dominus Matthai 22.ad duas communes Theses reuocat, quarum prior, (Diliges Dominum Deum tuum ex toto corde tuo, ex tota mête tua, & ex tota anima tua) in se cotinet omnia pracepta prima tabula, ut Thesis communis suas hypotheses. Posterior: (Diliges proximu tuum sicut tespsum) complectitur omnia posterioris tabula pracepta.

Harum communiu The sium triplex v sus mihi videtur. Primum enim vtile est totam vita do-Etrinam summatim coprehensam habere, quò ma gis scopus omnium actionum nostrarum conspici possit. Ea autem doctrina summa in his Thesibus inclusa est. Deinde ex his Thesibus facile est pro posito aliquo facto, mandatum ne sit, an prohibitum, videre, et si verbis nequaqua expressum sit, ut si de vsura quaratur, facile ex eo damnadam pronunciaueris, quia cum dilectione proximi pugnat, etiamsi statim no videas, eam quarto, quinto & septimo pracepto interdici. Tu in explicatione singulorum praceptorum magna est harum thesium visitas. Nam inuenta alicuius pracepti thesis propria, cum sua communi thesi conferenda est, videndum quan in ea includatur, nec ne.

Iam ad praceptorú explicationem veniamus, vbi primùm proœmium legis occurrit examinádum. Est autem proœmium legis duplex. V num Moss, quo populum attentum facit, & incitat ad audiendum ea.qua Dominus est prolocuturus.

Et locurus est Deus omnia verba hæc.

Hoc proæmium leuiter pratereundu non sentio. Debent enim omnes viri ministri verbi, at g, adeo omnes Christiani, hoc primum Theologia principium habere in conspectu, nimirum ut an DOMINY s loquatur attendant. Més enim pia cupiens Deo viuere, certa no est, donec intelligat ea, qua audit, hoc principio niti, Videlicet quod DOMINY s loquatur. Hinc est quod Propheta illud toties ingeminant: Hac dicit Dominus. Os Domini locutum est. Hac dicit Dominus Deus Zebaoth.

Zebaoth.Hac dicit Deus Israel.Et ipse filius Dei sermonemPatris se loqui testatur: Ob eande causam Paulus vbig titulum Apostoli obi;cit.

Discamus igitur ex hoc proæmio, xerthetov certum & indubitatu rei Theologica esse v ER-BYM DOMINI: Alterum proæmium Domini est: Ego sum Iehoua Deus tuus, qui eduxi te de terra Ægypti, de domo seruorum: Hoc Do-MINI proæmum duo continet. Primum enim modum cognoscendi Deum monstrat, nimirü per verbum & testimonium. Verbu est: Ego sum Iehona Deus tuns. Testimonium, Qui eduxi te de terra Ægypti. De hoc modo cognoscendi Dei suprain primo capite prima classis copiose dictum est. Deinde continet hoc Domini proæmium cofirmationem triplicem autoritatis legis dinina. Primă à potestate, qua sibi ius imperij vendicat, cum dicit: Ego sum Iehona. Est enim hoc nomen Dei proprium, quo essentia, potentia & maiestas ipsius significatur. Potentia enim & maiestas Th autoquela dinina necessario coniuncta sunt. Secudam à promissione Dei, cum inquit : Deus tuus, & Dominus tune. Est enim bac relatio diligenter obsernanda, & est sensu:volo tuns Deus esse, & tu eris mem populus. Tertiam à beneficio, cum inquit: Qui eduxi vos de terra Egypti, quo breni disto totini historia, atque adeo beneficiorum suorum admonet. Hac nobis applicemus, ut

L sy.

beneficies Dei moti, ardentius ei cultum verum prastemus.

#### PRIMVM PRÆ-

CEPTVM.

Non habebis Deos alienos coram me.

Antithesis.

Habebis me solum Deum.

Vt autem intelligamus, quid ha dua hypotheses in se contineant, primum tenendum est, quid
sit habere Deum. Habere autem Deu est ipsum
corde amplecti, aliter enim haberi no potest. Amplecti Deum corde, est eum ut Dominu tumere,
ut patre diligere, ut veraci credere, omnia é, boua ab eo sperare per patientiam. Est ergo summa
pracepti, quod requirat cordis obedientiam erga
Deum. Finis, ut illum solu eum esse agnoscamus,
à quo omnia bona expectanda sunt.

Iam distribuamus opera madata in primo pra cepto, quorum Primum est verus timor Dei, quo Deum & esse agnoscimus, & omnipotetem creatorem conservatorem gomnium, & simul vindicem malorum statuimus. Secundum ditectio, qua prosequimur Deum quem timemus. Tertium siducia in Deum, quem diligimus. Quartum spes in Deum, in quem considimus, huic coniuncta est

obedientia in cruce seu patientia.

Porrò quicquid vero timori Dei, dilectioni, siducia, speig, aduersatur, bic probibetur, ve timere, diligere vllas res sine madato Dei fidere, sperare g in aliquid, quod non est Deus. Neg enim aliud est habere Deos alienos, quàm qui quam timere, diligere, in qui cquam fidere & sperare, praterquam in vnum verum Deum.

Quia autem huic pracepto nemo mortalium satisfacit, debet mens suam impuritatem hic contemplari, ac pænam comméritam agnoscere, qua pæna generalis quidem est maledictio, specialis verò, hominem sibissuis que concupiscentis relinqui, donec in omne genus sceleru Dei desertor ruat, Roman. 1.

Deinde pramium pracepti fauor Dei est, & misericordia. Verum quia omnes promissiones in Christo Iesu sunt etiam & Ame, tum demuthac legis pramia consequemur, obi vestiti Christiinsticia in conspectu Patris appareamu.

I am quis sit huius pracepti VSVS ostendendum est, sicut tota lex, sta hoc praceptum iram operatur. V nde hac collegamus. Primium, quilibet hic agnoscat peccatum sum: Secundo, agnitum peccatum odio habeat & fugiat: Tertio, post odium peccati confugiat ad CHRISTVM peccati expiatorem: Quarto nactus remissionem peccati redeat ad hoc praceptum, & incipiat nouam obedientiam prasture Deo. Hac noua obedientia, quamuis impura per se & impersecta existit: tamen propterea placet Deo, quia credens in (hri-

L iiy.

stumiam placet ut filius, non propter suam, sed Christi insticiam, qua vestitu in conspettu Dei suftus cenfetur.

Hic v s v s consistit in examine conscientie, ad lege dei, tanquam ad Lydium lapidem, & debet reliquis etsam praceptis omnibus accommodari, APPENDIX PRIMI

PRAECEPTI.

Non facies tibi sculptile.

Tametsi Nazianzeni sententiam complettor, qui bic secundum praceptum facit inquiens : ud รท์ธทร ไทร์ ลมุนล xeròr, นุ่ สีสาของ esxã:tame nolo discedere à recepta conjuerndine Ecclesiarum nostraru prasertim cum res nibil videatur babere incommodi, modo non excludatur, quod dominus inclusum esse voluit. Porro sensus appendicis (vt sic appelletur ) est, ne externum cultum, quem Deo debenns, idolis tribuamus. In Deum enim blasphema vox est eorum, qui dicut: Nos ad honorem innisibilis Deimagines nisibiles adoramus. Nam cum cultus Des effe nequit, nisiqui inxtu Dei voluntutem fiat, qua ametia eft, cultum Deo erigere contra ipfine interdictum? Ille dicit, No facies tibi sculptile neg, imaginem, puluis tamen & cinis, & magister idolorum sensus carnis, andet contradicere: facies verumg, idg in teplis Christianis. An non templa Christianorum erecta sunt propter cultum Dei consernandum? Quid quasi queso ad cultum Dei faciunt idola? Prosectionibil. In consesso enimest, cultum Dei duplicem est. se : o's Baoua internum animi cultum, qui ex side prosiciscitur: & externum as convincio, qui proprie harges a dicitur. Utrung, impediunt & corrumpunt idola, vt qua à verò Deo, qui in cœlis quarendus est, metem auocant. Cum igitur templa Christianorum erecta sint propter cultum Dei coseruandum, & idola eum corrumpunt & impediunt, quis queso locus in templo Dei relinquetur idolis?

Si quis vius pius idolorum esset in templis Christianorum, profecto vel orantibus vel communicantibus, vel docentibus, vel discentibus

prode (ent.

An docentibus profunt? Doctrina petenda est ex Propheticis & Apostolicis scriptis. Pius enim animus non acquiescere debet, donec audiat: Hac dicit Dominus.

Quid inuat discentes? Admiratio imaginum Sape tenet attonitos & impedit, quò winiu ani-

mus rebus, que traduntur, adijciatur.

An orantibus quid commodi adfirunt? Mens orantis ad cœlum erigi debet, Id quod forma orandi à Domino prascripta, monet: Pater noster qui es in cœlis, unde aspeltus imaginum orantes anocat.

Communicantibus forte commendant? Nibil

minus.Nam communicantes in Cana Dominica contemplari oportet Christum Dominum mortuum & resuscitatum pro peccatis nostris, & nostri instissicatione, & non vanis oblestari imagi-

num picturis,

Cum igitur nullum vsum babeant imagines pium in templis Christianorum, sed magis pietati nocent, & pugnant ex diametro cum voce Dei, Exo.20.Lenit.26. Dent.5.& 27.Esi.44.1.loban. 5. Quis potest tum infanda turpitudini patrocinari, nisi qui omnino verbum Dei pro nibilo babeat?

Sed babent, fateor, quedam resugia patroni idolorum. Dicunt enim libros idioturum esse. Sed Esias capite 44. contra dicit, nullum idolorum vsum esse. Quis (inquit) sculptile conslanit ad nibil vtile? Aut igitur eradant boc Esia testimonium ex scriptura, aut vana & inutilia simulacra esse fateantur. Quare laicos & idiotus ad logem et testimonium cum Esia mittere oportuit, non ad sculptilia & imagines. Non tumen insiciat eo, band minimam idolorum causam extitisse, quòd caperint in Papatu babere mutos sacerdotes, qui cum non sonarent ipsi verbum Dei, vt scelus congeminarent, idola muta & vana erexcrut in contumeliam Dei.

Verum quia nunc ex Dei gratia in nostris tëplis doceatur purum verbum Dei, defungantur idola idolaisto suo ficto munere, & dent locum vinis

imaginibus Dei.

Quid? Si non licet imagines & idola habere in templis, neg in moneta, neque in libris habere imagines licebit, neg monumenta et statuas Iosua & Samuelis, aut alsorum erigere licuit? Respondeo, Non damno artem pingendi & sculpendi, quam inter dona Dei pono, nec imaginem pingi, ant statuas erigi veto, scio enim ista adiaphora essed vsum imaginű distinguo: qui est triplex: Typicus, Superstitiosius & politicus. Typicus quidem v sus fuit Cherubim in templo Salomonis & aneus serpens erectus in deserto, verism nunc typus cessanit. Deinde habebat particulare praceprum de Cherubim erigendis, & aneo serpente. At nos catholico pracepto obteperare debemus: Cauete vobis ab idolis. Hic Apostolus non modo Idolatriam damnat, sed pracipit, ut ab ipsis simulacris instrumentis idolatria caneant Christiani: quo significat, non esse integrum ac sincerum cultum Dei retineri, vbi simulacra sunt, adeo enim ingenita est nobis superstitio, vt minima quaque occasio contagione sua nos inficiat.

Superstitiosus vsus solus damnatur, qualis in templis est. Et tametsi non omnes superstitiose procumbunt coram imaginibus templicis: tamen quia rudioribus sunt occasio ruina & superstitionis, metuendum est, ne post hanc claram Enangelij lucem sequantur tenebra : vnde in superstitionem Ethnicam instrumentis adhuc in templis relictis incident facile rudiores, babeda effet ratio corum,quos Christus suo sanguine redemit,ne nostris pilturis & idolis corum salutem enerte-

remus.

Politicus osus imaginum à nemine reprebendi instè potest, donec no trasgrediatur instos limites: Hic vieu politicus triplex est , Historicus , Symbolicus & ornatus gratia adbibitus: Historicum voco, qui & adintelligendas rectius rerum descriptiones, & ad memoriam rerum consernandam facit : qualis est picturarum in libris, & statuarum, quas erexerunt sancti Patres. Hic vsus sanè valde viilis est: quare nequaquam reprebedi debet. Symbolicum imaginum vsum appello, qui nos de re, qua imagine reprasentatur, admonet politico fine. V t imago in moneta Cafaris admonebat Indeos, quod & ipsins moneta effet, & quòd Cafari essent subietti. V nde et Dominus inbet eos reddere que sunt Cesaris Cesari, & que funt Dei Deo. Hunc imaginum v fum nequaqua improbandum esse docet factum Christi, qui acceptumonetz, quafinit cuius imago effet : quam cum illie redderet, non pracepit vt abijcerët propter imaginem, quod sanè fecisset, si iste vsus fuifset illicitus. Imò ipsi Apostoli monetam cum bac imagine circumferebant, & de pisce exemptum MATERIAL MADE

numum cum imagine (afaris (nam alia moneta non recipiebatur pro tributo) Dominus in tributum pro se & Petro soluit. Vsus imaginum ornatus gratia adhibitus est etiam politicus, qualis quia in templo Salomonis suit sine reprehensione, non est cur reprehendatur, modò nibil babeat

admixtum periculi.

Verum si obijcitur, in templis posse esse historicum v sum. Respondeo, Sint tales imagines bistorica, qua nec nunc vinentibus sint scandalo, nec vllum periculum adferre possint posteris nostris. Praterea conferatur abominatio & multorum lapfus cum illo commodo, & videbimus, graniores esse causas destrucción idola templica, quam en ferendi in templis. Pratendūt ornatum. Ši illi ornatus adiuntium est vilum periculum, vel nunc vinentibus, vel posteris, sit maledictus. Spiritus sanctus Ezechielis 20. vocat idola abominationes oculorum: at puluis & cius ea vocat ornamenta oculorum. Maledictus sit ornatus, qui est offendiculo vera dottrina & membris Christi. Verus ornatus templorum vtilis & Deo gratus est: Concio, Cantio, Oratio, Communio, & no qua bac vel impediant vel viciant.

Produceunt praterea in patrocinium sua causa autoritatem sanctorum Patrú et longam consuetudinem. Sed si Patrum autoritate nitendum est, successoribus Apostolorum & omnibus Patriarchis Ecclesiaru Gracarum, qui idolis templicis aduersati sunt, potius assurgedum est quam
posterioribus. Nec consuetudo obișcitur recte,
cum mala cosuetudo nibil sit aliud, quam erroris
vetustas. Quapropter indicio Diabolo no esse cedendum, qui in mundum Idola innexit, vt verus
cultus Dei corrumperetur, sed potius contineamur intra terminos verbi Dei, nec smamus nos
sophisticis imposturis à claro verbo Dei abduci,
etiamsi magna antoritutisviri videantur, qui ex
carnis sensu aliud suadent & docent.

Quoties igitur andimus verbo Dei idololatri am damnari, sciamus & omnia damnari, que ad eam erigendam, fouendamá, faciunt: qualia potissimum sunt idola & simulacra, que instruméta sint idololatria, ex quibus idololatria nomen babet: que propriè externa veneratio idols alscuius est, et si poste a vocabulum ad genus translatum sit, significet á, omnem timorem, dilectionem, siduciam, spem in id quod non est Dens. Unde anaricia à Dino Paulo idololatria dicitur, quia in pecuniam suam spem collocat anariu: at q, itu

de alus.

Quidergo pisu pastor faciet? Primism canebit, ne quid, per seditione faciat: Deinde docebit veram rationem cultus Dei: Tertiò obseruabit au quisqua abutatur relictis in teplis simulacris: quòd si senserit, admonebit Magistratu sui ossici, ve Ezechian imitetur: Quartò ornată templorum, unde non est superstisionis periculă, improbare non debet, modo sumtus non siant inutiles, neglectis vinis imaginibus Dei, qui sunt panperes: Quintò politicum v sum imaginum nullum verbum Dei improbat. Breniter, pius pastor prospiciens suturas tenebras sacile indicabit ex quibus imaginibus sit periculum.

Porrò promissiones & mina, qua attexuntur buic pracepto, sunt generales, & babent annexam conditionem impleta Legis dinina, de qui-

bus aliàs.

#### SECVNDVM PRÆCEPTVM.

Non assumes nomen lehoua Dei tui in vanum.

Antithefis.

Assumes nomen Iehoua Dei tui legitime & recte.

Assumere autem nomen Dei in vanum, est vsurpatio nominis Dei prophana. Mandatur igitur bic vera nominis Dei vsurpatio, cuius sinis
est, vt maiestas nominis Dei inter homines habeatur sacrosancia. V t igitur quicquid facit nomen
Dei celebre inter homines, hic mandatur: ita
quicquid prophanat nomen Dei, & facit vt non
celebretur inter homines, hic prohibetur. Hinc
collige opera buius pracepti. Primim innocationem nominis Dei. Secundum, gratiarii actionem.

Tertium, pradicationem. Quartum, glorificationem. Quintum, confessionem. Sextum, testificationem unimis Dei, seu cultum iurisinrandi legitimi. Hac omnia, ut partes sunt vera usurpationis nominis diuini: Ità ad pracepti sinem legitime ordinantur.

Porrò quicquid cum his sex partibus enumeratis pugnat, hic prohibetur, vt innocatio Santorum, strepicus labiorum, battologia sine side, boatus templici, exorcismi incantatorum, in orădo tadium, nibil prorsus orare, vti Dei donis sine gratiarum actione, sidem celare, vel ob amicitiă, vel ob metum, abnegatio. Dei, depranatio scriptura, scandalosa vita, baresis, schisma, deieratio, execratio per nomen Dei, periurium, lenitai in inrando, temeraria vota: Breniter, quicquid maiestatem nominis Dei inter bomines ladit & obscurat.

Nec bnic pracepto quisquam satisfacere potest, cuius ratio in primo exposita est. Similater Vsus pracepti idem statuendus est cum vsu primi pracepti.

TERTIVM PRÆCEPTVM.

Memento diei Sabbati, vt sanctifices eum.

Antithesis.

Memento diei Sabbati, ne prophanes ipsu.

Est autem santificare Sabbatum, quiescere
ab operibus nostris, & regnum Des meditari
opersbus

operibus à Deo institutis, recolere beneficia Dei, discendag legi Dei vacare. Santificandi enim vocabulum monet Sabbatum totum dinino cultui applicandum, & totum laudibus dininis peragendum. Finis igitur precepti erit, animum, corpus & omnes actiones Deo dedicare, regnum Dei & eius beneficia meditari & propagare. Ad bunc finem pertinet, Primum, feria verbi Dei meditatio & tractatio. Secundo, verus vius cen remoniarum, quas primum Dens, deinde Ecclez sia visitier instituit. Terto, promotio pietatis provocatione. Quartò, ismate Ecclesia membra o mni officiorum genere.

Que cum his pagnant, prohibentur hoc precepto, vt omnia impedientia meditationem verbiqualia funt fernilia opera, que non habent coniuntia pietatis exercitium fun natura. Nec huic

precepto quisquam satisfacere potest.

Porroprater generalem v sum, de quo admonui in primo pracepto; hosiusertio peculiariter observandu est: Tamet si autem ceremoniale est, quo ad speciem, hoc est; cert adies (sernata illa ludaorum numeratione) observationem, & ad Indaos solos spectat in memorium creationis rerum institutum, tamen in genere ad totum humanum genus pertinet. Ut autem hoc declaretur apertius, primum observemus pracepta Dei duplicia esse, Catholica & particularia. Catholica obligat

omnes ex equo, aut ad obedientiam, aut ad panam,quia ab omnibus & vbsg, eorum obseruatio requiritur. Particularia, qua non omnibus data sunt, sed vel vni genti aut vni homini. De his tres regula tenenda sunt. Prima, Nullum praceptum adeo particulare est, quin aliquatenus ad omnes pertineat. Secunda, Quicquid externarum circumstantiarum aunexum est praceptis Dei particularibus, ut est locus, tempus, persona, numerus,ordo &c.refecandum est,ijs g, quibus ea particulariter mandata funt, relinquendum. Tertia, Quicquidest fider vel caritatis reliquum, id totum nobis applicandum est. Nullum enim preceprum Dei est, ex quo fidei & caritatis fructus percipi non possunt. Sic boc preceptum Dei, de Sabbati obsernatione, peculiariter datüest Indeis, sed aliquateum tamen ad nos pertinet. Sunt enim tria in veteri Sabbato. Primum, Ceremoniale, quod totum Indeis relinquendum est. Secundum fidei. Terrium, Caritaris, que duo ad omnes pertinent.

Proindo vius legitimus Sabbați in bis cosistit, vt benesicia Dei memoremus, gratias g. pro ijs a-gamus: vt celebremus perpetuum Sabbatum, id est, quietem à peccatis: vt sanctam connersationem et vitam sectemur: vt quiescamus in Christo per patientiam, donec nos in sui regni gloriam trăstulerit Deus: vt remittamus opera familia in qualibet

qualibet septimana uno die ad minimum. Hoc postremum caritatis est, superiora sidei.

#### QVARTVM PRÆCEPTVM.

Honora patrem tuum & matrem tuam.

Ne sinttibi inhonori parentes.

Honorare autem parentes est ipsis reverentiam, obedientiam et gratitudinem exhibere. Finis pracepti est statuum, quos Deus ordinanit, conservatio. Ordinanit auté politias & aconomias. mandantur itag, hoc pracepto omnia, qua ad politiarum & aconomiarum incolumitatem pertinent: ut sunt officia mutua magistratus & subditorum, parentum & liberorum, ministroru verbi & auditorum, praceptorum & discipulorum: at q, adeo omnium superiorum & inferiorum, sue ser prinati sine publici. Ex adverso omnia hic interdicuntur, qua cum istis pugnant.

Porrò in hoc & in sequentibus praceptis obsernandum est, quod obedientia omnis incoanda
sit à primo pracepto: sine quo nulla obedientia
caterorum praceptorum placere potest. quastiones, an quis pracepto buic satisfaciat, & quis sit
vsiu, ex superiorib.notas relinquo. V eru promissio additu videtur nomihil obscura. Promittit
enim prolongationem dierum obtemperantibus
huic pracepto: cum tamen sape py erga parentes

M y.

fily pramatura morte succumbat. Sed hic obseruanda vitlis regula est: Quicquid nobis terrestrium bonorum Deus promittit, sub hac conditione accipiendum est, quatenus in bonum anima nostra salutemá, expedit. V nde sit interdum, vit quò quisa, magis diligitur à Deo, eò citius eripiatur ex bac vita. Num promissionis genus est, vi

obedienti bene sit.

Porrò hoc loco quastionem breuster trastabo de termino vita cuiulibet hominis. Sunt qui statuunt Stoicam & fatalem necessitatem termini vita cuiuslibet hominis:qui cum alios quosdă locos, tum verò maxime illum, qui est lob 14.adducut: Brenes dies bominis funt, & numerus mefirm eins apud te est. Constituisti terminos eins. qui prateriri non poterunt. Etsi autem bunc locum ideo reigeere possem, quia corruptus est in communi translatione. (Ita enim legi debet ex Ebrao: Si definiti sunt dies eine , numerus mensum eius apud te est. Constituisti terminos eius, & non prateribit. Ut sit tantum una propositio hypothetica, cuius consequens bis ponitur) tamen largimur illis, quod sit sensus Propheta, Deum terminum vita cuiuslibet definire: quem nec antenertere, nec praterire quisquam potest; modo vicissim nobis concedant, statuti terminimodum, non ex necessitate Stoica, sed ex verbo Dei claro co perspicuo petendum esse. Sed

LEX.

Sed quem modum definiti termini prascribit verbum Dei? Verbū Dei nos mittit ad Dei promidētiam, qua in promissionibus & comminationibus diuinis fundatur. Debemus igitur in hac
quastsone promissiones & comminationes Dei
cum vtrarumg, exemplis illustribus adhibere in
consilium. Promissionis testimonia sint hac pauca
pro multis. Exod. 20. Honora patrem tuum &
matrem tuam, vt sis longanus super terram, qua
Dominus Deus tuus daturus est tibi. Pronerb. 9.
Per me multiplicabuntur dies tui, & addentur
tibi anni vita. Pronerb. 10. Iusticia liberabit à
morte. Ibidem: Timor Domini apponet dies, &
anni impiorum abbreniabuntur.

Exempla promissionum sunt multa. Deut.9. cum Deus minaretur, quod populum contumace vellet perdere, intercedit Moses, & iuxta promissiones parcit pænitentibus. Niniuitis interitus voce Dei constitutus erat quadragesimo dei post inceptam concionem Iona, sed pænitentibus parcitur.2. Reg. 24. Danid supplicat Deo, erecto altari, vt cessei interseltio. Notum est Ezechia exemplum, Esaia 38.

Testimonia comminationu sunt hac: Prouer.

10. Qui maledicit patri & matri sua, extinguetur lumen eius in medis tenebris. Psal. 54. Viri sanguinu no dimidiabut dies suos. Leuit. 20. Domino minatur slagitiosis exterminatione de popu-

lo suo qua exterminatio nibil alind esse poiest, ĝ abruptio termini vita, ppter scelera perpetrata.

Harum comminationum exempla expluribus hac obseructur. Gen. 38. HER, quia suit nequam in conspectu Domini, dicitur occissu à Domino. Ibid, ONAN, effundens semen in terram, ne suscitaret fratrissemen, occiditur à Domino. Achan propter spolium de Anaihemate voce Des inbetur lapidari.

Ex his testimonies & exemplis manifestum est, quod Deus inxta suas promissiones & minas vel abbreniet, vel prolonget terminum vita cuins sapite s.qui agrotos piorum precibus sublenaristatuit. I dem semper senserunt omnes pi, qui suis precibus sapissimà pies Principibus & doctoribus longiorem vitam impetrarunt.

Huc accedit firmissima contra Stoicos ratio: Si ineuitabilis fataliter est terminus vita, erit etiam culpa ineuitabilis, propter quam multirapiuntur ad mortis supplicium. Si culpa ineuitabilis est, reuera Deus Peccati autor erit. Sed hoc vel distu horrendu maximè est. Quare culpa non sit ineuitabilis, neque terminus vita erit fatalis.

Praterea ista stoica opinio vehementer nocet moribus, & pietatis exercitia omnino impedit. Nam cum homines putant, enentus pendere ex sato, fato, fiunt segniores. Proindo time amus Deñ: ac cogitantes de futuris euentibus, respiciamus ad eius promissiones & minas: orates vt ipse nos suo spirituregat, quo ea agamu, qua ipsi grata sunt: vtque pro sua misericordia & clementia vels nobiscum agere.

Deinde alia regula obsernada est in hoc pracepto:eatenus obediendum parentibus esse, ne ladatur erga Deum pietas, qua primum gradum obtinet. Nam si ad Dei institutu, tanqua ad certam Regula, exigenda est siliorum subiectio, praposterum foret per eam ab ipso Deo abduci.

Tertia regula sit hac. Tamet si non est aqualis conditio superiorum & inferiorum: tamen alix quod ius mutuum & analogu inter ipsos requiritur: quod sicuti inferiores superioribus obnoxios reddit: ita vicissim proportione habita superiores obstringit inferioribus. Hac proportio seu analogia ad legem caritatis exigenda est: qua sola vera est mensura in mutuis superiorum & inferiorum, imò et parium ossicios, de qua re postea in 4. Classe dicetur.

QVINTVM PRÆCEPTVM. Non occides.

Antithesis.

Vitam proximi conseruabis.

V t enim lasio omnis proximi hic interdicitur: Ita omnihus modis ipsum innare pracipitur. Finis Miij. pracepti, ut alter alterius incolumitatem querat. Mandatur igitur ommes virtutes, quibus proximo commodamus: É qua ab insuria proximi nos renocant, cuius generis sunt: dilectio proximi ex animo, comitat, benesicentia, connersatio amica, clementia, adesse in quanis necessitate. Contra probibetur, Primum externum bomicidium: deinde maledicta, conicia, ludibria. Breuiter, omnia facta, quibus vllo pacto ladi potest persona proximi: I tem omnia cogitata, quibus male de proximo cogitamus: Similiter omnia dicta in proximu acerbiora.

Porrò parentum, praceptorum & magistratus officia nequaquam hoc pracepto tolluntur, vt quanon silum in quarto pracepto pracipiuntur, (faciunt enim ad slatus à Deo ordinatos conseruandos) verum etia pramys peculiaribus à Deo ornantur, quemadmodú multa exempla scriptura testantur.

## SEXTVM PRÆCEPTVM.

Non mæchaberis.

Antithesis.

Castè viues.

Vt autem hic impuritas omnis animi & corporis interdicitur. Ita pracipitur mentis & corporis puritas casta, & castitas pura. Finis pracepti est, vt homo puritatem & castitatem sui creatoris sectetur. Mandantur igitur hic virtutes castita-

LEX. castitutis & pudicicia, quales sunt, owogooden, temperantia, sobrietas, & quicung, faciunt ad castitutem cosernandam, chmin matrimonio casto, tum extra matrimonium. Contrà prohibetur externum adulterium, vaga libidines, mollities, fermones spurci, jurganesta, id est, scurrilstas; intemperantia, ebrietas, lascini gestus, & quicquid hominem à castitute corporis & mentis a-

nocare potest. SEPTIMVM PRÆ-

> CEPTVM. Non furaberis. Antithesis.

Bona proximi promouebis.

Finis praceptiest, ut nostra sorte contenti vnicuig, quod suum est relinquamu. Alandantur igitur hic insticia commutatina pracipne, & omnes eius partes, & prohibetur quicquid cum illa pugnat, ut expilationes, vsura, fraus, lances & pondera iniusta.

2. Samue. 15. species quadam furti indicatur, cum Absolon suratus dicitur esse cor virorum Israel: unde patet, maximos fures esse eos, qui alienant animos subditoru à Magistratu, auditorum à ministris verbi discipulorum à praceptoribus, sernorum à dominis, famulorum & ancillarum à patribus familias, liberorum à parentibus. Hoc genus furti recte diabolicum dixeris. Namut

diabolus primorum parentum animos auertit à Deo: Ita hi vestigis paternis insistètes animos ab issemme quibus coniuncti esse deberent, alienant.

#### OCTAVÝM PRÆ-

CEPTYM.

Non respondebis falsum testimonium aduersus proximum tuum.

Antithesis.

Respondebis pro proximo tuo verum testimonium.

Finis pracepti est, ut veritatem sine suco inter nos colamus: M andantur itag, in hoc pracepto candor, veritas, constantia in dictis, diligens veritatis inquisitio. Commentatur artes veritatis ministra. Contrà prohibentur falsum testimonium calumnia, mendacia, obtrectationes, mala cordis suspiciones de proximo, Item Sophistica, & omnes deceptoria artes.

#### NONVM ET DECIMVM

PRAECEPTVM.

Non concupisces domum proximi tui,

Antithesis.

Toto corde sis proximo carus & vtilis.

Finis pracepti est, ut omnem cupiditatem cum caritate pugnantem, ex animis excutiamus. Hac duo pracepta discrimen faciunt inter legem humanam & dininam. Humana tantum probibet facta & dicta, Dinina etiam concupiscentiam inordina187 187

ordinatam coërcet. Tamet si autem in superioribus praceptis concupiscentsa etia probibet ur: tamen hac duo postrema non censenda sunt inutilia aut frustra addita. Nam in illis probibet ur volŭtaria concupiscentia, qua est esfectus eius concupiscentia, qua hic probibet ur. In superiorib. probibet ur actio interior & exterior, consilia & deliberationes: In hisce vitimis istorum omniŭ sins pracludi pracipit ur. Illic actiua, hic passiua concupiscentia interdicitur.

Caterum qui hac duo pracepta distinguunt, nonum ad genus, decimum ad species reserunt.
Nonum non cocupisces domum proximi tui: Hoe est, familiam & possessionem proximi tus promoueto. Decimu non cocupisces vxorem eius, mandat, ne quis vlla occasione sub specie honesta res

alterius velit ad se allicere.

Quòd autem nemo satisfaciat huic pracepto his rationibus conuincitur. Primum enim massa tota nostra natura corrupta est. Est enim prauum cor hominis ab adolescetia. Secudò uniner-salis experientia in omnibus sanctis, qui ingemi-scunt & dolent se impediri hoc malo quò minus ea qua volunt bona faciant. Hinc Paulus Ro. 7. exclamat: 0 me miseru, quis me liberabit de corpore mortis huius. Debet proinde vsus horum praceptorum perpetuus in animis nostris hic esse, ut precemur Deum, ne hoc malum nobis imputet ne compellamur, ut obtemperemus ei in suis concupiscentiys: denig, ut consugiamus ad Christum Pontificem, qui credentium in se peccata interna & externa suo precioso sanguine abluit.

# LEGITIMA SPIRITVALIS CVLTVS DEI RATIO

ET EIVS PARTES.

Solveriori capite materiam cultus divini explis Scanimus: Nunc eius legitima ratio & partes exponenda sunt. Non enum omne opus praceptum, est cultus, nisi ex vera side siat propter verum sinem. Nam qualitas operum non solum ex ratione pracepti, sed ex causis simulessiciente & sinali censebitur. Vt igitur hanc doctrinam perspicue teneamus, Primum, regula per quam probandus sit verus cultus Dei, Deinde sundamentum eius dem cultus, Tum, quidnam sit cultus Dei, Postremo, qua sint eius sorma tradam. His enim quatuor cognitis nihil restat, nisi vt mentem, cor, linguam & manus à Domino gubernari cupias, quo ipsi verum cultum prastare possis.

Sit itag hac regula generalis: quod nullus cultus placeat Deo misi quem ipse proprio verbo instituit. Hanc regulam vox Dei apud Esaiam, & Dominus in Euangelio costrmat: Frustra me colunt, docentes dostrmas & mandata hominum, Paulus ad Colos. 2. ¿θελοθηνοκείας damnat. Idem pronunciat, nihil placere Deo sipe fide. Cum igitur cultus placere debeat Deo, qui id sieri potest, si verbo Domini non nitatur? Tencamus igitun hanc regulam, nec sinamus nos ab ea auelli vlla

Cophistica.

Huius regula vius multiplex est. Primu enim hac regula stabilitur autoritas legislatoris. Vibi enim in Republica liberum est, vnicuig, condere leges, autoritate supremi domini vilescere necesse est. Hanc autoritatem sibi vendicat Dominus in primo pracepto, dum inquit: Ego sum Iehoua Deus tuus, &c. Deinde liberat nos hac regula ab errore Ethnico, Pharisaico & Papistico, ne cui illis sine modo superstitiones & elexolonouelas cumulemus, quorum antesignanus est Romanus Pontifex, qui sanè Hieroboum Apostasia, Achab homicidis & sanguine piorum, Iesabel crudelitate, Nabuchodonosor sacrilegio, Iulianum fraudichus, Iudam proditorio osculo superat.

Hattenus de regula, fundament neultus Dei sequitur, quod sixum & certum tenere oportet. Est autem hoc sundamentum duplex, nimirum cognitio Dei & cognitio nostri, de quibus quia abunde dictu est in prima Classe, bic brevius eadem attingemus. Cognitionem Dei consequimun per verbum & testimonium, que coniuncta decet nos, quod Deus sit sons omnis virtutis, iusticie, a-

pientia & veritatis: quod Deo omnis gloria tribuenda sit:quod Deus ad innandum sit promtus sua natura:quod ide velit omnes ad se consugere in quonis periculo. Hanc Dei cognitionem esse fundament il cultus Dei Esaias 19. docet his verbis: Cognoscent Ægypty Dominum in die illo, & facient sacrisicia & oblationem, vonebus g vota Domino, & reddent.

Cognitio nostri extrium reru contemplatione petenda est, nimirã ex fine creationis, ex virium presentium estimatione, & exfacilitate lapfus in peccatum. Finis docet officium, quod est referre imaginem Dei in sincera pietate & instie ia vera. Vires oftendunt, quod officium debitum prestare minime valeamus. Lapsus frequetes nos monent fragilitatis nostra o peccati. Vnde admonemur omnem gloriandi materiam abiycere, ut qui fracti viribus nibil sine auxilio dinino efficere boni possumus, Imo omni hora pracipites in nona peccata ferimur, msi manu Dei confernemur. Sine hac nostri cognitione nec pœnitentia, nec fides existere possunt: sine quibus nihil quantumnis speciosum Deo placere potest. Ubi hanc duplicem cognitionem Dei & nostri probe tenuerimus, fundamentum veri cultus Dei ia-Elum est.

Nunc, quemadmodum proposismus, quid sit cultus Dei verus, desiniamus.

Est itag, enlius Dei opus mandatu à Deo, fa-Elum ex fide in celebrationem gloria Dei principaliter. Verum ne hic impingamus, perutile discrimen cultus divini hic est tenendum. Est enim duplex cultus Dei.Vnus est expiatorius, meritorinfg per se: Alter Eucharisticus seu obedictia, & nequaquam meritorius sua natura. Expiatorsus & meritorius per se est obedientia fily Dei, per quam satisfecit legi Dei, ac mernit omnibus vitam aternam qui in se credunt. Quicug bunc bonorem tribuunt alijs rebus quam obedientia Christi, contumelia afficiant siliam Dei, qui solus expiatorium cultu prastitit. Cultus Dei Eucharisticus seu obedientia omnium filiorum Dei est. Hic per se non meretur quicquam, sed ex gratia habet promissiones presentis vita & future.

His ita constitutis, definitionem postam breniter excutiamus: Primum sit mentio materia cultus Dei, qua est opus à Deo mandatum. Quêadmodum enim in Republica civili obe diétia erga Magistratum est viuere secundum prascriptum legü: Ita in Ecclesia seu regno (bristi cultus Dei astimandus est, qui verbo & lege Dei nobis prascribitur, sicuti regula supra tradita di-

Incide docet.

Sed quia no satis ex ratione pracepti opus facere,nisi accedat Fides, ideo additu est in definitione: factum ex side. Est enim sides omnis ope-

vis boni effectrix. Sed cur ita? Cur fides adeo necessario requiritur? Quia opusnullum potest placere Deo,nisi prins persona placeat:placet antem persona fide, hac enim facit, vt errata nec nobis nec operibus nostris imputetur: sed quemadmodum nos iusti sumus per fidem : ita & opera noftraper eandem fidem insta habentur. Deinde fides facit, vt volütarium ac promptü sü obsequium, alsoqui minime placeret. Tertiò fides monet animi cultum & externam operationem consungenduesse, unde fit, quod tametsi opus interdum externum sit, tamen quia ex side factum est, spiritualis Dei cultus existit. Postremo hac additio facit clarum discrimeninter cultum Dei verum Afalfum. Namomnis cultus extra fidem, sine sit à Deo mandat as ratione operis, siue à Diabolomueline sie, damnandus est, siquidem mera superstitio est. Hoc veru esse confirmat ipse Deus, Care. 1 1. Quo mihi (inquit) multitudo sacrificiorum vestrorus Nonnunqua abominationes voeat, Interdum dicit se ea sacrificia non pracepis. se. An no pracipit en sacrificia qua damnat?pracipit quidem, sed ut sierent ex side. Superstitio enim non solum ex respsa, sed etiam ex animi affectione astimanda est. Dare eleemosynam secudum rationem operis est bonu, verum si absq. side fiat propter impium finem abominatio coram Deo est. Quapropter Pauli cosilium sequamur. QuicQuicquid (inquit) feceritis, ex animo facite; tanquam Domino. Atg, ita apparet, cur ex fide prodeat opus, quod cultus Dei esse debet.

Tertium definitionis membrum ficit, quod opus tendere debeat in celebrationem gloria Dei. Quemadmodum enim superius membrum doces unde proficifes debeat cultus Deixita boc tertium in quem finem tendere debeat, manifestat, nimirum in celebrationem gloria Dei: Hoc quam verum sit, docet ipsa bominis creatio ac regeneratio. Omnem (dicir Dominus) qui innocat nomen meum in gloriam meam creaus eum, firmans eum, feci eum. Et Dominus apud Mattheü: Sic luceat lux vestra coram hominibus, ve glorificet Patrem vestrum cælestem.Rectissime igitur Iulianum admonet Augustinus li.4.ca.3. aduersus Iulianum scripto inquiens: Noneris itag, non officys, sed finibus à vicys discernendas esse virtutes: Officium autem est, quod faciendum est, sinis vero propter quod faciendum est. Cum itag, facit homo aliquid, vbi peccare non videtur, sed non propter hoc facit, propter quod facere debet, peccare consincitur.

Sed quidest Deu glorificare? Est Primum re-Elè sentire de natura Dei, maiestate & veneratione. Deinde tribuere ei omnem sapientiam, misericordia & insticiam. Terriò illi obtéperare. Quartò, alios nostro exemplo ad illum agnoscedum innitare. Hanc gloriam ei eripiunt, qui de ipsius natura,maiestate & veneratione recte non sentiunt.Secundo, qui ipsius virtutes & beneficia non agnoscunt. Tertiò, qui scelerate & flagitiosè contra ipsius mandatum vinunt. Quarto, qui fuo exemplo alys offendiculo sunt, ut ad Den venire nequeunt. Quintò, qui uni Christo redemtionis gloriam non tribuunt. Sextò, qui in rebus ad bac vitam pertinentibus, fortune, sapientie & consilys suis, tribuunt successum. Nam cum Dominus omnia hac largiatur, spoliatur aliqua sua gloria parte abillis, qui hac ad ipsum solum non referunt.Ille dixit,gloriam mea alteri no dabo. Qui ergo sibi gloria eius vel minimam portionem vedicat, sacrilegus cesendus est. Atg, bac de definitione dicta sufficiant.

Nunc veniamus ad illud, quod postremo loco de cultus Dei varys generibus proposuimus. In vniuersum itag, cultus Dei duplex est, internus & Externus. Vtrug, Deus iure à nobis requirit. Nam quoad animam creanit Deus hominem ad imaginem & similitudinem suam, quoad corpus, omnes vires contulit & conseruat. Nec pugnat hec distinctio cum eo, quod supra dictum est, omnem cultum Dei spiritualem esse debere. Est enim cultus Dei ex causa efficiente, Obiecto & sinali causa censendus. Cum intur omnis cultus Dei prosicisci debeat ex side, quam spiritus operatur

in gloriam Dei, qui spiritus est, recte spiritualis omnis cultus Dei verus indicabitur.

Sed quidest Internus Descultus? Est motus

mentis & cordis congruens cum lege Dei.

Quid Externus?Cùm actio externa congruit cum lege & voluntate Dei. Sed vterg juxta duplicem Decalogi tabulam dinidendus est. Nã vi prima tabula pracipit cultu Dei internu & externű,ita & secunda. Prima tabula cultus internus & externus habet gradus supra in explicatione Decalogi comemoratos. Ex hoc cultu prima tabula manat duplex oultus, internus & exa ternus secunda tabula: Internus cossstit in affecta cordis erga proximã: Externus in operis declaratione.Paulus. 1. The f. capite 1. dividit cultum Dei compendiosius adhuc, nimirum in affectus tras, & corum affectus totidem. Affectus sunt: fides, spes & caritae: Fideitribuit igydy, Spei υπομονήν, Caritati κόπον. Asg bec dicta sufficiant de legitima ratione cultus. Dei, atque eius partibus.

# GENERALIS DOCTRINA BONORVM OPERVM.

Quia dictum est, bona operaesse cultum Dei, cum ex side prosiciscuntur, propter N y. verum finem, addam generalem doctrinam, ad quam recurrendu erit, quoties operum bonorum quorum cung, fit mentio. V alde enim necessarium est, erudsri rectè de bonorum operum ratione, ve sceatur quo in loca babéda sint. Papista graniter peccant, à quibus bana opera humana causis infisicationis annumerament. Peccant & illi, qui dum bona operad causis instissicationis excludut, minus frigide de obedientia, Deo necessario prassanda, docents as se sides esse posset sine suis naturalibus proprietàtibus: Caterum, ve clarus operum doctrinam generalem exponere liceat, e a totam sex quastionibus subiciam,

1. Qua opera docenda & facienda sint.

2. Quomodo fieri possint.

3. Quomodo placeant Deo.

4. Qua causa bonorum operum, curque promissiones sint addita bonis operibus.

5. Quoniam omnes homines habeant peccatum, quorum obedictia placeat, & quorum non.

6. Cur scriptura bona opera mercedis honore dignetur.

#### DE PRIMA.

Cum quaritur, qua opera facienda sint, duo perpendamus: qui nos simus, quis ille, cui obedictia per bona opera prastanda est. Cum nos intuemur, cosiderata nostra corruptione, admonemur

ne nos fingamus opera, quibus volumus Deũ colere:Per nos enim nequaquam intelligimus, quid vel placeat vel displiceat Deo. Vnde Dominus pronunciat, se frustra colimandatis & doctrinis hominum.Hinc certò statuamus, opera quatumuis speciosa, excogitata ab hominibus, nequaquam posse boni rationem veram habere. At si Deum intuemur,monemur reuerentia ergaipsum, unde fir, ut hoc solumipsi placere cogitemus, quad ipse nobis suo verbo prescribit. Nam is solus est legislator noster. Vtrumg, completitur Ezechiel 20 capite, inquiens: In praceptis patrum vestrorum nolite incedere, nec indicia eorum custodiatis, nec idolis eorum polluamini. Ego Dominus Deus vester, in praceptis meis ambulate, & indicia meacustodite, & facite ea. Hoc Deiverbumregula nobis esse debet operum qua facienda sunt, & tria continet. Primum, quòd Deus nolit opera ab ullo homine prascribi, iuxta qua coli debeat. Secundum, quod sua pracepta normam operum esse velit vnicam, Tertiò, quod addat huius rei grauissimam rationem, inquiens: Ego sum Dominus Deus vester, quo dicto non solum sibi ius vendicat legislatoris, ut qui solus autoritatem habeat suo populo prascribendi vita leges : quod sanè sus adimere illi videntur, qui nouos cultus. fine ipfius mandato excogitant, sed etiam nos obligat ad obedientiam, & se nostrum Deum &

Dominum e se pronunciat.

Hac coercere nos debent, ne temerario ausu nonos fingamus cultus. Hec renerentiam erge verbum traditu angebut, vt dicamus cum Danide: Lucerna pedibus meis verbum tuum. Vt enim lucerna iter monstrat in tenebris, ne impingamus: Itavox Dei,ne in vita per ignorantia erremus, efficit. Porro ne quisquam ad ignorantia excusationem confugiat, edidit Deus voce legis moralis, quam stupendis miraculis confirmanit: quam legem moralem vult comunem vitaregulam esse, que duobus capitibus, nempe dilectioni Dei, & dilectioni proximi subijcitur, de quibus supra dictum est. Hic tantum volo responsum ad primam quastionem, nimirum, quod nulla opera bona censenda sint , nisi que à Deo precepta sunt. Quare ea sola facieda, inxta Ezechielis distum.

DE SECVNDA.

Postquam mens pij hominis nouit, qua opera sint facienda, quarit quomodo sieri possint. Ad quam quastionem ex duobus distis petenda est resposso. Apostolus dicit Ebraos 11. Sine side impossibile est placere Deo. Et Christus pronúciat: Sine me nihil potestis facere. Quare hac ordine requiritur, vt siat bona opera. 1. Cognitio Christi. 2. Fiducia Christi. 3. Vinisicatio, qua nos Christus per Euangelium vinisicat, & essentia tin nos s PIRITYM SANCTYM. Nulla enim dilectio, mulla

nulla obedientia esse potest, nisi prius side apprehensa sit misericordia & reconciliatio propter. Mediatorem. In hac consolatione divinitas habitat in corde, quia aternus Pater per Filium consolantem voce Euangely, verè est ibi efficax, & datur à Patre & Filso Spiritus sanctus accedens latitiam & inuocationem, iuxta dicta: Effundam Spiritum Gratia & Precum. Item: Veniemus & mansionem apud eum faciemus. Item, secunda Corinthios tertio, Intuentes gloriam Domini, transformamur ad eandem imaginem, id est, intuentes xóyov, qui est imago aterni Patris, & in cosolatione ostendit prasentia & bonitatem Dei, efficimur similes eins imaginis, Spiritu sancto accendente corda. Itatunc Filius est Emanuel, per eum enim nos diuinitas vinificat, protegit, gubernat, gestat nos, regit consilia & euentus, sicut dicit : Ego sum vitis, vos palmites, sine me nihil potestis facere. Hac dum cogitamus, accenditur innocatio Dei, qua petimus prasentiam & gubernationem Mediatoris in omnibus nostris actionibus.

#### DE TERTIA.

Postquam mens edocta est, quomodo sieri possint bona opera, quarit praterea, quomodo placeant: Frustra enim sierent nisi placerent. Pugnat pro patria Scipio, pugnat & Dauid, sed non vtrius q, opus placet Deo. Quare hic recte quari tur, quomodo placeant bona opera? Ad qua quaftionem in genere respondeo, quod placeat in conuersis. Scipionis opera non placuerunt, quia non fuit conuersus: At Dauidis militia placuit, quia

fide erat acceptus Danid.

At hic tria ordine funt spectanda. Primum statuendum est de persona, quod sit side recon sisata & insta propter Christum, gratis, non propter dignitatem persona. Nam fide apprehenditur imputatio insticia, sicut scriptum est: Credidit Abraham Deo, & imputatum est ei ad insticiam. Deinde & hoc fatendum, quod persona side iustificata nondum legi satisfacere potest. Nam harent etiam in pijs multa interiora peccata, dubitationes & male inclinationes, peccata ignorantia,omissionis &c. Hec immundities deploranda est, & repugnandum dubitationibus & malis affelisbus, & simul precandum veris gemitibus cordis, ne Deus nobis has sordes, quibus inuolnimur imputet Tertio, Etsi has nostras sordes agnoscimus, tamen simulstatuendum, quod & Deuspostulat incoatam obedientiam, & quod placeat inchoata hac obedientia Deo propter Christin. Sic enim Petrus clare docet: Offerte hostias spirituales accept as Deo propter Christum, qui & propiciator est, & nunc pro nobis interpellat. Non itag, placet obedientia nostra Deo propter fuam dignitatem aut perfectionem. est enim per

se indigna, ut prodeat in confpectum Dei, net satisfactt legi, ut dictum est: sed placet propter personam reconciliatum, qua propter Christum ut insta habetur: ita etiam placet, et si circumserat in carne peccatum & multas sordes.

### DE QUARTA.

Cùm constat, hominem nequaquam iustificari operibus, quari etiam comode solet, qua nam sint bonorum operum causa, quibus homines ad bene operandum accendi & impelli debent, & numerari hic solent tres causa graussima, qua sunt : necessitas, dignitas, pramium.

Necessitas quintuplex statui potest, nempe mandati, debiti, sidei retinenda, vitationis pænarum & connersionis.

Necessitas prima mandati est, quod Deus obedientia erga sua legem serio et seuere mandat: In praceptis meis ambulate, Et Paulus: Hac est voluntas Dei sanctificatio vestra.

Secunda necessitas est debiti offici, de qua Paulus concionatur, Rom. 8. Debitores, sumus Dei non carnis. Non enim sumus nostri iuris, sed eius qui redemit nos suo sanguine.

Tertia necessitas est sidei retinenda. Si quie, inquit Paulus, suorum & maxime domesticorus curam non habet, sidem abneganit & insideli deterior est. Item: Milita multiam honestam, ba-

bens fidem & bonam conscientiam:quarum neutrum retinetur sine obedientia. Tamet si vox illa immota sit: Vita eterna donum Dei est: tamen & boc certum est, contristari & excuti Spiritum sanctum cum perpetrantur delicta contra conscientiam.

Quarta necessit as est, qua pænas vitari oportet. Propter iniquitates, inquit Danid, corripis silios hominum.

Quinta necessitas est connersionis. Vino ego, dicit Dominus, nolo mortem peccatoris, sed ve connertatur & vinat. Cum igitur sit connersio, simul vinisicatur homo side per spiritum sanctú. Praterea coniuncta est connersioni regeneratio, qua est incoatio nona vita, qua est nona & aterna lux, sapientia, insticia & renonatio imaginis Dei in nobis, qua sit Deo se nobis communicante, cùm silius voce Euangely consolatur corda & effindit in ea spiritum sanctum.

Secundam causam obedientia prastanda seu bonorum operum dignitatem posui. Dignitat est, quòd homo conersus iam sit silius Dei, iuxta illud: Dedit potestatem, vt sily Dei sierent, quotquot credunt in eum. Quanta dignitat est, quòd credentes sint templum spiritus Dei viuentis? quod Christus in ipsis habitet per sidem, quòd pater, sinus & Spiritus sanitus ad illos venire, & in is mansionem sacere velint? quòd Christi sint mem-

bra? I am perpende, quantum scelus sit, filios Dei imaginem Satana reserre: quantum periculus sit, templum Dei Satana sætore conspurcari: quàm immane sit, Deum è suo hospitio exturbari. Quare silios Dei decet imitari patrem cælestem, qui dixit: Sancti estote, quia ego sanctus sum: praterea sumus vocati ad sanctificationem, vt simus concines regni Christi, in quo Angeli castissimi ministrant Christo & Ecclesia.

Pramium tertia causa est, hoc est, compensatio patientia & obedientia credetium. Hoc pramium non datur propter operis in se-qualitatem ex debito, sed propter promissionem ex gratia. Est autem hoc pramium multiplex, Spirituale,

corporale, perpetuum, temporale.

Porrò huic quastioni est & alia coniuncta: Cur Deus adiecerit promissiones bonis operibus, & sunt potissimum quinque causa. Prima, et sint testimonia providentia Dei. Vult enim sciri Deus, & bona corporalia resesse ab ipso creatas & non casu spargi, sed ab ipso Ecclesia dari & conservari, iuxta dictum: Ipse est vitatua, & longitudo dierum tuorum, Item: in diebus famis saturabuntur: Divites esurierunt, timenti autem Dominum non deerit ellum bonum. Item: Esurientes implevit bonis, & divites dimissi inanes. Secunda, et sint testimonia, quòd velit Deus etia in hac vita servare Ecclesiam. Quare Paulus 1.

Timoth.4.inquit: Pietas habet promissiones prefentis vita & futura. Quia enim vult Dem immensa bonitate colligere Ecclesiam propter filin mediatorem, tantisper sernat bunc ordinem natura,focundat terram, vt alat Ecclesiam in hac vita. Et cum propter Ecclesiam cateros pascat, nos precipuè gratos esse oportebat. Tertia, quia vult Deus & necessitatem corporalem esse commonefactionem de fide, innocatione, spe & gratiarum actione, i deo promissiones edidit, et quidem vult bec ipsa bona side peti & expectari, & in bac petitione & expectatione fidem, spem, patientiam crescere. Quarta, vt fint commonefactiones de promissione gratia, quia fidem, qua agnoscit filium & accipit reconciliationem, oportet semper pralucere in petitione corporacum reru, & quidem propter filium catera promissiones edita & rata sunt. Hac omnia comprehenduntur in dicto: Quicqued petieritis Patrem in nomine meo dabit vobis. Quinta,quia Deus vult vtrunque sciri, & subiectam esse Ecclesiam cruci, & interipsapericula tamen mirabiliter servari in bac vita, vt vniuersa admiranda cosernatio Ecclesia & omnes mirade liberationes sint testimomia prasentia Dei in Ecclesia, vt dicitur in Numeris. 14. Vt sciant Egypty, quod tu Domine sis in boc populo. losue 3. Scietis quod Dominus Deme in medio vestri sit. 1. Reg. 17. Ut sciat omnia terra,

terra, quod sit Deus in I frael. Esaia 37. Et nunc Domine Deus noster salua nos de manu Zennacherib, ut cognoscat omma regna terra, quod tu solus sis Dominus.

DE QVINTO.

Cum omnes homines habeant peccatum, rectè quaritur, quorum obedientia placeat, & quoru non. Ad quam quastionem breuiter respondeo. Peccata sunt duplicia. Quadam enim finnt à scientibus & volentibus contra conscientiam, qualia in connersis non sunt. Nam si connersiu labitur contra conscientiam (vt David adulterio & homicidio) excutit Spiritum sanctum, abijcit sidem, & reus fit ira Dei, & nisi agat rursus pænitentiam, ruit in eternam pænam. Horrenda in-Sania est, dicere tales retinere spiritum fanctum, ac fidem, cum Paulus aperve dicat, Gal.s. Manifesta sunt opera carnis: talia facientes regnium Dei non possidebunt. Praterea deficientes à fimdamento, hoc est, aliquem articulum fidei abijcientes, sinc eum intelligant, sine non intelligant: sed decepti prastigus, hi quog desmunt esse san-Eli, & excutiunt Spiritum fanctum, & finnt fei aterna ira, Vt Arius, Fotinus, Manes, & similes haretici.

Quadam peccata fiunt non contra conscientiam, ve caligo & dubitatio, multa omissiones & viciosi affectus: quibus malis sancti repugnant, no ruant contra conscientiam: & credunt ea deleri per silum Dei. Hac caligo & immundities in bomine non existimetur lene malum esse, propter quam dictum est: Non instissicabitur in conspectu tuo omnis vinens. Et tamen Filius Dei vmbraculum est credentibus. Et si sgit ur hac immundities est in sanctis, tamen placent persona propter silium Dei; side accipient es imputationem insticia, iuxta illud. Beati quorum tecta sunt peccata. Item: Proboc orabit te omnis sanctus. Item: Si actiones carnis spiritu mortisicabitis vinetis. Hac peccata supra dixi nominari Venialia.

### DE SEXTA.

Hicprimum caucudum est, ne operum doctrinam cum causis essicientibus instissicationis consigndamus. Opera enim non ad causas essicientes, sed ad sinales pertinent. Quare ne studios bic ballucinentur, nonnulla buc adijcienda sunt, & declaranda vocabula Mercedis & Meriti.

Scriptura vocat supplicia malis & pramia bonis operibus reddita Mercedis nomine, vnde & Deus jusano Sorne, boc est, mercedis retributen dicitur, Ebraos 10. Sed sciendum est, nomen Mercedis, qua bonis rependitur operibus, vsurpari bifariam. Aliquando enim significat non debitum sed planè gratuitum offici vel laboris alituius debiti pramium, vt cum patersamilias silio suo

suo vel serno poliscetur & reddit aliquid non debiti premy, pro officio diligenter quidem obito, sed tamen debito. Dedit enim filius & sernus suo patrifamilias, quecung, ad eius gratiam et viilitasem potest prestare, his filys & seruis, cum que debent, quamlibet deligenter perfecerint, ille non debet (teste Domino Luca 17.) ne gratiam quidem,ne dum mercedem: Aliquando autem accipitur merces pro compensatione offici aut laboris debita, vi Roman. 4. Operanti verò merces imputatur non secundum gratiam, sed secundum debitum. Talis merces à Deo nobis debers non potest, nam nos fily & serui Dei sumus, fatti toti & refecti à Deo, & ab eius plane gratuita benignitate cunta bona accipimus, in iplo vinimus, mouemur & sumus. Quocirca debemus huic patri & Domino nostro, longe & plura & perfe-Eliora officia, quam in hac vita unquam praftemus. Ac proinde quicquid Dens nobis mercedis rependit, id constat eum rependere nobis caritate & benignitate omnino gratuita, & non ex vllo ant debito ant condigno. At gita vocabulumercedis accipitur dupliciter, generaliter & specialiter : generaliter quidem pro quanis laboris copensatione, specialiter verò alias pro debita, alias non debsta compensatione.

Porrò mereri significat operamvel labore pro mercede prastare, hoc est, facere aliquid, quod

non iure debes, pro quo tibi merces debetur. I am nos nibil Deo omnino facere ant prastare valemus, quod ei non debeatur, aut propter quod ipse nobis debere possit, prastita ei opera vel offici y merito. Proinde scriptura nusquam dicit, Santtoi cum benefaciunt, aliquid mereri de Deo, sed san-Es patres interdum nanuzensinos bac voce viñtur, pro eo quod est facere Deo aliquid gratum, cuig Deus mercedem rependet, non debitam. Ita & Meriti nomen, si v surpetur proprie, certu est fignificare aliquod officium aut beneficium, cui merces debeatur: quod cum sancti patres vsurpant, abutuntur eo pro operibus gratis Deo, & que ille gratuita mercede remuneratur. Et Bernardus clare dicit: Nostra merita sunt via regni, non causa regnandi: qua brationis forma excludit merita à causis instissionis, & ea tantum esse opera grata Deo,qua requiris à sactis. Quare tamet si pramia tribunntur bonis operibus, tamen ipsa bona opera meritoria dici nequaquam possunt, nisi durissima Catachresi, à qua pus ommino abstinendum indico.

## OPERA CHARITATIS.

Voniam in pracedenti capite de bonis operibus dictum est, hoc loco visum est speciem certam operum, qua caritatis nominantur, explicare,

care, & quatuor trutu atting am, idg breuissime. Primum, quibus rationibus impells debeat quifq, ad prastanda proximo opera Caritatis. Deinde discrimen operum Caritatis significandum est. Tertio loco regulas pona, ad quas opera prastanda proximo, exigenda sunt: Postremo loco pauca

testimonia de operibus Caritatis colligam.

Quantum ad primum attinet, tria consideranda sunt, Efficiens causa, obiectum & finis. Efficiens prima est madatum Dei, cui omnes creaturas obtemperare par est. Secunda est fides, qua efficax est per Caritatem. Hac enim per verbum iudicium format, cor excitat, atque organa gubernat. Tertia spiritus sanctus, quo donat (bristus credentes, quo ducutur, modò sint veri Chri-

Stiani.

Obiectum, est proximus nostro opere & auxilio mdigens, hic corde, ore & opere inuandus est, hoc nomine quod sit proximus. Idá primum ratione creationis. Secundo, ratione similitudinis. Tertio, ratione communis vita & humana societatis: at g, hac communia nobis sunt, non solum cum Christianis, verum etiam cum omnibus in mundo hominibus, Ethnicis & Indais. Quarto, ratione mystici corporis. Quintò, ratione regenerationis. Sexto, ratione vocationis communis piorum, qua ad vnitatem spiritus in vinculo pacis vocati sumus, Ephes. 4. Septimo, ratione fiture gloria: Atg, hac quatuor postrema Christianorum propria sunt, qua coniuncta merito nos ad prastanda officia proximo incitare deberent, si vel mica sides in nobis esset.

Finis porrò quadruplex est, Gloria Dei, Subleuatio indigentis proximi, exemplum & adificatio aliorum, pramium, sed de his alibi plura.

Discrimen operum proximo debitorum,quadruplex mihi videtur assignari, Luc. 6. Primum, corde non indicare perperam de proximo, sed candide de ipso sentire, semper gmeliora de ipso sperare. Secundum, ore non condemnare, sed potius benigne de ipso loqui, ac sine calumnys in meliorem partem omnia accipere. Breniter voce quarere proximi honestum nomen ac incolumitatem. Tertium, peccanti in nos condonare: remittite, inquit, & remittetur vobis. Quartum, Indigenti adesse consilio & opere. Consilio quoties illum à recto aberrare vides: Opere verò, aliàs dando largius Eleemosynam, aliàs mutuando hilariter, etiamsi simile officium ab eo non expetles.Nam mutuare cum expettatione similis officyvulgare officium est, etiam inter Ethnicos & peccatores, qui nondum sunt in familiam Christi per fidem vocati.

Regula tres sunt: Verbum, Fides, Caritas, hac enim tria modii prastădi proximo ossicium facile docebut homine più. Verbu: Fotes tui deriuentur

for as,

foras, tu aut Domin' eoru esto. Hoc verbu monet, ut no sta opes essudas, vt ipse indigeas, ac statu tuu boneste no tuearis. Fides Mebra comunia eius de corporis mystici completti non desinit. Caritas sidei ancillatur.

#### TESTIMONIA.

Luc.6. Estote misericordes, sicut pater vester misericors est: nolite iudicare, & no iudicabimini: nolite codenare, & no condenabimini: Remittite, & remittetur vobis, date & dabitur vobis. Hic Domino quatuor coplectitur, praceptu, exemplu, discrime operu caritatis et pramiu. Mat. 5. Peteti abs te dato, et cupiete mutuo accipere ne auerseris. Iob 6. Iudiciu absgamisericordia erit ei, qui non prastiterit misericordiam. Math. 9. Misericordiam volo, & non sacrificium. Prouerb. 14. Fæneratur Domino, qui miseretur pauperis.

Rom. 12. Caritatem fraternitatis innicem diligentes. Item, necessitatibus sanctorii comunicates, per caritatem serui aly alys. Ephes. 5. Ambulate in dilectione, sicut & Christus dilexit vos.

# VOCATIONIS SEV OFFI-

CH CVIVSQUE OPERA.

V Aldèprolixam tractatione instituere oporteret, si singula officiorum genera nobis explicanda essent. Quare generalem tătum doctrinam, que particularibus officys accommodabitur, tradam.

Vocationem vocamus v state alicuius offici fen operis peragendi functionem legitimă, eamá, duplicem facimus, communem & personalem. Illa omnium piorum communis, hac propria singulorum est.

Est signidem Communis vocatio, qua sumus per Enagelium enocati ex mundo, ut simus noua creatura, seu spirituales reges seu sacerdotes. Quare regia officia & sacerdotalia à nobis prastanda sunt, vt susticia induti simus, & in sanctitate exultemus, perpetua laude Deum celebrãtes offerendo illi hostias placentes, primum spiritum contribulatum. Secundo, sacrificium insticia. Tertiò, sacrificium landis, ac vitulos labiorum, confitentium nomini eius. Quarto, hostias beneficentia & comunionis, quibus evages eras, id est, oblectatur Deus, seu placemus Deo. Quinto, hostiam rationalem propriorum corporum, Breuiter,omnem nostram obedientiam, quam in hac comuni nostravocatione praslamus, iuxta ipsius voluntatem, sacrifici nomine dignatur Deus, idg, ob has cansas.

Primum, vt sciamus nostram obedientiam Deo placere.

Deinde, vt sciamus Deum eam serio requi-

Tertiò, ut hisce notis py ab impys discernan-

Quarto, ut extet testimoniu nostra erga Deu gratitudinis, unde sacrisicium Christianorum euxagis indu dicitur: qua appellatione distinguitur à sacrisicio, quod inas indu vocatur: de quo in tertia communium capitum classe, ubi de morte & passione Domini agitur, dicendum erit.

Porrò regium munus, quod commune omnium piorum est, in eo consistit: vt iam peccato & mundo dominemur, ac superemus ea per sidem, qua mudi victoria est, vt qua nos inserit in Chri-

stum, qui solus est mundi victor.

Hactenus de communi officio Christianorum nunc ad personalem vocationem veniamus. Est autem Personalis vocatio, legitima functio officio alicuius, certa persona propria, vt vocatio ad imperandum, ad docendum, discedum, operandum. In hac requiruntur multa. Primum, vt habeat vocatio verbum Dei.non enim potest legitimum esse, de quo verbum Deinon extat in genere saltem officium faciens ad conservandos & adiunandos status à Deo ordinatos, vt œconomicum, politicum, Ecclesiasticum, mandatur primo & quarto pracepto, atque ideo in se legitimum, licitum & sanctum est. Si huc accesserit iusta & ordinaria vocationis designatio, sit etiam officium legi-

timum persona respectu, & praterea cultus Dei in conersis & sanclis, requiritur ergo vt vocatio fit legitima, & ratione offici, & respectu persone. Secundum, vt Fides & Caritas sint actionum in vocatione Regula. Fides Deum respiciet, monebit g, ut nec quicqua in officio comstras, quo gloriam Dei ladas: nec omittas, quod requirit officy ratio: nec segniter facias opus Vocationis in confeellu Dei, qui maledillum pronuntiat, qui facit opus Domini fraudulenter, Caritas proximum intuebitur, monebit á ne cui sis iniurius, hoc est, ne vel curiose aliena inquiras tuo neglecto officio: velinuideas ys, qui te fortunatiores & prastantiores videntur: velcontemnas eos, quos te instriores putas, seu qui viliorem vocationem videntur adepti quam tu: vel dolo vllo aut fraude circumuenias proximum tuum in tuo officio & vocatione: vel sis adsovenths quouis insticia & iuris titulo: Sed potius requirit Caritas, vt in tua vocatione maneas quietus, & ppria agas, adeog, omma referas ad vinculu sancta societatis, quemadmodum Paulus pracipit suis Thessalonicensibus.Tertium, perpetuò respiciendum est ad verbum, quo nititur tua vocatio, unde cofolationem petes, si quid aduer si obtigerit. Quartum, Vocatio ad gloriam Dei & villitatem Respublica, in qua viuis, referenda est. Quintum, Cogitandum, nihil faliciter agi fine Deo innante, nullum enim officium

officium est, nulla q vocatio, qua non multum laboris & molestia habeat annexum: V nde sape in inuocationem Dei prorumpendum, vt ipse difficultatem pro sua bonitate mitiget.

#### TESTIMONIA VOCATIONIS.

1. Corinth.7. V nusquisg, in qua vocatione vo-

Ad Ephef.4.Hortor ego vos vinclus in Domino, vt dignè ambuletis vocatione, qua vocati estis, cum omni humilitate & mansuetudine.

Rom. 13.Tanquam in die honeste ambulemus.

## VOTVM.

Volum promissio est spontanea, que Deo sit.

Et est duplex: commune et particulare seu speciale: Commune Christianorum votum est promissio, qua in vnius Dei, qui est pater & silius & spiritus sanctus, nomen inauguramur, policemur á, nos illi omnem obedientiam, ac renunciamus diabolo eius á, operibus. Hoc votum nuncupatum in Baptismo, confessione & Cana Dominica sumtione consirmatur: Está, extra dubium pium & sanctum, vt quod habeat madatum Dei & promissionem salutis. Sine hoc voto nullus adultus saluari potest.

Particulare seu personale seu speciale votum O sij. est, quod aliquis sua sponte Deo promittit. Hoc quia duplex est, pium & temerarium, opus est prudentia, vt alterum ab altero recte distinguas: quod vt siat, quatuor nobis perpendenda sunt.

Primum, quis sit is, cui nuncupatur votum.

Deinde qui nos, qui vouemus. Tertio, qua res, quam vouemus.

Postremo, quo animo votum nuncupetur.

Quis est, cui votum nuncupatur?

Deus qui damnat suo verbo omnes èsexossisnesas: qui clamitat: Frustra se coli mandatis hominum. Vnde hac Regula colligenda est: quod nihil omnino vouere liceat, nist conscientia prius statuat ex verbo Dei, se placere Deo, cui nuncupatur votum. Cum enim votum sit pars religiosa inuocationis & confessionis Dei, sierì debet secudum verbum ipsius.

Qui nos qui vouemus?

Homines fragiles, Vnde monemur, quod votu non debeat pugnare cum vocatione nostra.

Quæres quam vouemus?

Hic tria junt perpendenda. Primum, an res sit possibilis, & in nostramanu posita. Secundum an genus voti in communi voto includatur. Tertium, an ne ingrati videamur, cotemnentes creaturas Dei, qui eas nobis contulit vtendas pro comoditate nostra cum gratiarum actione.

Postremum quod proposus spectandum est, quo

animo quis votu nuncupet. Hic admonemur, quo respiciat is, qui vouet: Debet autem respicere ad tempus prateritum vel suturum. Si ad prateritum respicit, erit votum aut exercitium pænitetia, aut gratiarum actionis testimonis. Si ad suturum respicit, eò pertinebit votum, ut vouentem cautiorem reddat, utg, stimulis quibus dam eum

ad pietatis officia excetet.

Porro omne votum peccans contra has requlas, ut impium, rescindendum est, nullu enim vinculum esse potest, vbi quod homo cofirmat, Deus abrogat. Sequenda igitur in temerarys votis Regula est : Inmalis promissis rescinde fide. In turpi voto muta decretum, Malum quod promisifi (inquit Bernardus) non fucias, quodincaute vouisti non impleas, Impia est promissio, qua scelere adimpletur. Proinde Monachus, qui vouet Monachismum, aut sacrificulus qui cœlibatu vouet, potest & debet bona conscietia votum summ rescindere. Primim enim suum Monachismum & cœlibatum pro cultu estimat contra primam Regulam. Deinde quia temerè nuncupantur ab ijs, quibus prastandi facultas non est. Postremò, quia in voto communi, ut in genere, non includantur, imò potius pugnant. Aperte enim cum voto communi pugnat, colere Deum mandatis hominum.

Porrò errores papistarum de votis sunt plurimi. Primum enim votum esse opus supererogatio nis dicunt. Deinde, factum cum voto magis meritorium esse, quam sine voto factum. Tum voto matrimoniŭ solui. Praterea votŭ esse opus consily & no pracepti. Sed has nugas missas faciamus, quia tătum sunt ociosorum hominŭ somnia. Quare contra ista omnia hac teneatur demonstratio.

Nullum opus lege Dei comprehensum,est supererogationis, aut consily, nec liberum, sed necessarium, quia scriptum est : Cum omnia feceritis qua pracepta sunt vobis, dicite: Inutiles serui sumus, quod debuimus facere, fecimus. Omne opus Deo acceptum est lege Dei comprehensum. Nullum opus igitur Deo acceptum supererogationis aut consily est, nec liberum, sea necessarium. Vnde relinquitur, votum lege Dei no praceptum salte in genere facti, Deo minime placere. Quod autem omne opus Deo acceptum lege Dei comprehensum esse oporteat, manifest um est. Nibil enim placet Deo sine side. Item: Frustrame colunt mandatis hominum. Hac demonstratione contenti simus, relinquetes Papistis sua de votis deliria. Porrò testimonia de votis extant plurima Lenitici 27. Dent. 23. Baruch 6. Nahum 1.

# CONSCIENTIA.

Via sapius conscientia falla est mentio hic nomulla de ea adisciam. Multa sanè & philophilosophi & poeta de conscientia bona & mala scribunt. Plato in politicoru primo conscientiam bona no siav yneoreopov vocat. Iunenalis malam describit inquiens: Cur tamé hos tu

Enasisse putes, quos diri conscia facti

Mens habet attonitos, & surdo verbere cadit? Pæna autem vehemens, ac multo seuior illis, Quas aut Caditius, gravis invenit aut Radamã-Nocte die á sun gestare in pectore testem ( thus,

Vtramg, simul definit Ouidius ut artifex, his-

ce verbis:

Conscia mens ut cuig, sua est, itu concipit intra Pettora pro meritis spemg, metumy suis.

Verum quia hac philosophica & poètica do-Etrina de conscientia, imperfects & legalis est, fusius de ea dicam, & quatuor ordine exponã. Primum, definitionem generalem trada. Deinde regulas de factis indicabo. Tertiò, nonulla de differentijs coscientia bona & mala adijciam Postre-

mo quaftiones sunt expediende tres.

Ex verbis Pauli, Roma. 2. definitio generalis extrui potest: Oftendunt, inquit, opus legis scriptum in cordibus suis cotestante eorum conscientia, & intra sese rationibus excusantibus aut ac cusantibus. In boc Pauli dicto quatuor sunt diligenter expendenda. Primum dicit opus legis scriptum esse in cordibus eorum, hoc opus legis est discrimen honestorum & turpium. Secundo

dicit eos boc ostendere. Nam dum religionem instituut, oftendunt Deum colendum: dum puniunt turpia & iniusta scelera, honestatem & insticiam colendam testantur. Tertio, pronocat ad internum testimonisi conscientia. Quarto, qualis su ille testis definit, intra sese noy sous, boc est, rationibus excusantibus aut accusantibus. Nam cum dicit in metem venire rationes, quibus getes quod recte factum est defendut, & quod male & & turpiter factum est, accusant & redarguunt, inxta regulam operis legis cordibus inscriptam, aperte definit conscietiam esse naturalem quandam legis intelligetiam, qua ut honeste facta probat, im turpiter comissa detestatur. Vel vt clarius forte dicatur, Conscientsa est indicium metis petitum ex lege, de facto, quod indicium sequitur ant laticia ant trepidatio in corde.

Constat itaque conscientia Syllogismo practico é motu cordis, fyllogismum practicum naturaliter comitate. Huius Syllogismi practici maior est regula certa, buic regula cum accomodatur per rationem factum in minori, concluditur mentis indicium, quod naturaliter sequitur aut latitia aut trepidatio cordis. Hanc esse veram conscientia descriptionem ipsa conscientia in omnibus te-

stari potest.

Regula auté triplex est, un anaturalis, legalis aba, tertia Euagelica. Naturalis regula ouvThenote dicitur: & est scintilla quadam legis natura, qua adversatur vicies & mala perpetratu cotinuò arguit, vt, Deus colendus est, honesta sectanda, & turpia sugienda, Syntereses sunt. Quidam ideo hac regulam hoc nomine appellari putant, qui a pertinet ad coservationem hominis, ne se peccati maculis involvat. Ex hac regula Oedipus & Iocasta mater sic colligunt:

Turpiter facta sunt supplicio digna.

Nos commisimus turpissimum factum, nempe incestum nefandissimum.

Igitur nos sumus scelerati, ac supplicio digni. Hunc syllogismum tanta mentium trepidatio est secuta, quod non sustinentes tam graue onus, ille oculos eruerit, ne tantis maculis inuolutus aspiceret hunc solem, hac laqueo vitam sinierit. Contra, Socrates accusatus se ita colligendo consolatur.

Honeste agere, ac benemeritum esse de repu-

blica, est gloriosum ac pramio dignum.

Ego honeste egi.

Igitur non culpandus sum , sed gloria potius & pramio dignus,quod dum homines negant, dy

immortales cumulate largientur.

Hanc collectionem latitia quadam animi est fecuta,qua leniuit prafentem dolorem. Sed quia lux enangely illi defuit, enentus non respondit. Namira Deimanet super eos, qui non credunt in Filium.

Altera regula est lex Dei, qua decalogo continetur: cui etiam subycio leges magistratus, cuins nos subditi sumus, modo nihil pracipiant contra naturam aut scriptum Dei legem: Hacregula ad duo capita refereur, ad obedicisa erga Deum, & iusticia inter homines. Ex hac regula Saul sic colligit: Aut Deo obediendum aut pana expectanda. Ego Deo non obedini, sed contra ipsins mandatű feci. Igitur Deus mihi irascitur, & infligit pænas. Hunc Syllogismum secuta est tanta trepidatio mentis, quod tandem desperauerit.Verum Ioseph in Egypto solicitatus ad adulterium perpetradum, & falsa dilutione coniectus in carcerem, ita ratiocinatur ex regula immota legis & voluntatis Dei: Deo probantur honesta facta eisq, promisit pramia. Ego honeste feci nolens assentiri impudica adultera. Igitur Deus tuebitur iuxta suam promissionem meam innocentiam. Hunc Syllogismum secuta est latitia cordis, qua in carcere erexit animum, donec eum Deus liberauit, & amplissimo pramio donauit, propter sernatam castitatem.

Tertia regula est ignota rationi ac legi, qua est vox Euangely de reconciliatione, & peccato-rum remissione propter Christum. Qui credit (inquit veritas) in filium, habet vitam aternam. Item:omnis qui inuocauerit nomen Domini, sal-

nus erit. Ex hac regula Danid commisso homicidio & adulterio sic colligit. Dens promittit veniam pænitentibus & credentibus. Ego tantis peccatis contaminatus, doleo ob peccatum turpiter comissum, Et in ipsum credo. I gitur Dens me recipiet in gratiam, et si indignum, & multis enormibus peccatis contaminatum. Hunc Syllogismi secuta est in corde Danid tanta latitia, quod non solum se reconciliatu Deo putanerit, ver um etiam inter eos numeranerit, quorum Dens peculiarem curam babeat. Sic Manasses, Petrus, Panlus se erexerunt.

Caterum quia conscientia talis, ex regula Euangely valde tenera est, nonnulla de esus certissimis signis ac veluti fulcris, dică, ne quis (quod multi, prob dolor, faciunt) conscientiam suam inquinatissimam pro purgata habeat.

Sunt itag, quatuor fulcra bona conscientia.

Primum & pracipuñ est, fiducia Christi, qua statuitur esse remissum peccatum, iuxta illud: Beati omnes qui considunt in eo.

Secundum est bonum propositum, quo abijcitur peccandi voluntas. Qui enim in animo habet aliquando peccare, sidem quidem iacture potest, sed ea prorsus vacuus est.

Tertium, ardens desiderium vitam totam in posterum approbadi Deo veris cultibus, innocatione, gratiarum actione, pradicatione Dei, dilectione Dei, dilectione erga omnes.

Quartum, est sanctain cuins quo vocatione cura. Nam qui suos negligit (inquit Paulus) abneganit fidem, & est infideli deterior. Hanc confeientiam Clemens Alexadrinus Stromateon fexto pag. 284. in Florentinis exemplaribus describu in hanc sententiam, inquiens: Bona conscientia (qua vna voce sucuesdinoian vocat) psetate erga Deum & insticia erga homines tuetur, animam cogitationibus castis, verecundis sermonibus & instis actionibus pura conseruans. Hoc modo virtute à Domino pracepta, anima meditatur diuina,malu quidem nibil aliud quam inscitiam, & actionem cum recta ratione pugnantem existimas. Pro omnibus praterea Deo gratias agit audiendo, qua iusta sunt, legendo dinina, quarendo vera per oblationem sanctam, per precationem beatam, laudans, celebrans, benedicens, pfallens. Huiusmodi anima ne ad momentu quidem temporis vnquam à Deo auellitur. Hactenus verba Clementis reddidi vt potui. Et profecto omnibus pis conandum est, vt huiusmodi suam esse conscientiam verè affirmare possint.

Quarto loco proposui de disferentis conscietia, nam aliàs mala, alàs bona, dicitur: Sed vtraque nunc vere nunc falso ita nominatur. Hic primum obseruandum, quod has disferentias non sumat conscientia à iudicandi facultate, qua natunaturale donum est, ideoque in bonis numerandum, quod donu nunc xertheror quorixòr, muc lux, mentis, & dictame rationis, nunc naturalis liber, nunc alys nominibus dicitur. Sed has qualitates accipit ab his tribus: facto praterito, affectu cordis prafenti, & euentu futuro. Nam si mens sibi conscia recti facti est, latatur & spem bonam sinuet (qua àyasi ynporesop est, ut Pindarus ait) Conscientia bona dicitur. Contra, si mens sibi sceleris conscia est, trepidat, metuit pænas, conscientia mala dicitur. Hinc utriusque definitiones extruamus.

Conscientia bona est incunda bene acta vita recordatio cum spe & expectatione lati enentus. Sen, est latus & incundus motus cordis, cum scientia recti facti coniunctus, propter quam copulam Conscientia decitur, & non scientia. Mala vero conscientia est, mala ac crucians male acta vita recordatio, cum metu pæna coniuncta. Sen, mala conscientia est tristis ac crucias motus cordis, cum scientia scelerati facinoris coniuncta.

Porrò conscientia bona falso dicitur, cum regula facti putatur vera & non est & factum cogruit cum regula. Monachus habet regulam de sua Missa celebranda, qua cum celebrat habet conscientiam quidem bonam, sed falso bonam. Contra, si negligit, habet conscientiam malam, sed falso malam.

Iam quastiones diluenda restat. Prima, an liceat gloriari ob bonam conscientiam : ad quam Paulus respondet: Hac est gloriatio nostra, testimonium coscientia nostra, At contraidem Paulus. Qui gloriatur, in DOMINO glorietur. Respondeo. Quilibet potest in suis recle factis gloriari, sed non extra Dominum. Quare has tres exceptiones conftituamus. Primum, vt quicquid habemus boni, DE O feramus acceptum, nibil nobis arrogantes. Deinde, vt retineamus illud fundamentum, In sola misericordia Dei sitam esse nostra salutis siduciam. Tertio, vt in solo bonorum omnium autore acquiescamus. His iactis fundamentis, bona est, imò necessaria gloriatio vera in rette fattis, qua gloriatio non erit Thrasonicus fastus, sed approbatio conscientia rette indicantis.

Altera quastio est, virum erronea conscietia obliget nec ne? Conscientia erronea abligat sic intelligendo, quod faciens contra, peccet: tamen quia illa obligatio nociua est, cu divina lege homo ad contrariu obligatur, Deus obligatione qua est per conscientiam erroneam, non acceptat. Quicquid enim si: vel repugnate vel hasiante vel errante conscientia, peccatum est.

Tertia quastio est, num satis sit cuilibet homini conscientia bona apud semetipsum? Augustinus respondet, dua res sunt conscientia & fama.

Conscieis necessaria est tibi, & fama proximo. Verum si conaris fama consulere quantum poteris, & nihil prosicis, securus esto bona conscientia apud Deum.

### VETVS HOMO ET NOVVS HOMO EORVM-

QUE DIVERSA STYDIA.

VELUS homo & nouns homo metonymia Ebraica dicuntur. Nam substantia seu subiesti nomen pro adiunsto ponitur: & Epitheta dinersa studia innuunt. Dupliciter autem considerantur, aliàs enim vt inter se opponuntur, renatus & non renatus: expers sidei regniá, Christi,
& vtrius q, consors at q, particeps: ille vetus, hic
nouns homo dicitur. Vetus quide, quia detinetur
in sua originis iniusticia & peccato, Nouns verò,
quia iam à peccato absolutus per sidem in Christum, regeneratus est, vt sit noua creatura.

Definitur autem ad Ephesios quarto, nouus homo hoc modo: Qui secundum Deum creatus est, in insticia & sanctitate vera. Aliàs vetus homo & nouus non in dinersis hominibus, sed in ciscam, hoc est, in regeneratis opponuntur. Ut enim primo modo nouus dicitur propter sidem, inta secundo modo nouus dicitur propter nouos, fructus noua arboris, hoc est, propter nouam

obedientiam & vitam, que sequitur sidei instisicationem. Quod autem in bis, idest, regeneratis Spiritui opponitur, vetus homo dicitur. Vnde Paulus veterem hominem interdum Carnis vocabulo, & nouum Spiritus appellatione designat: Idá, duplici metonymia: Primum enim carnis & spiritus vocabula non pro substantiys, sed pro qualitatibus vsurpat. Deinde causam pro essetu sumit nam vt caro, hoc est, carnis viciositas pro rebellione, ita spiritus pro motibus spiritualibus, qui excitantur per spiritum sanctum, accipitur.

Verum externus homo & internus alia dicutur ratione. Est enimexternus homo, quicquid ad prasentem seu terrenam vitam spectat.2. Cor. 4. Est autem duplex vita, terrena & cælestis. Vt igitur conservatio terrena vita, qua non tantum atatis flore, bona valetudine, sed opibus etia honoribus, amicitis & alis subsidis cotinetur, exterior homo dicitur: ita interior homo est conser-

uatio cælestis vita.

Porrò veteris & noni hominis dinersa studia ad Galat. 5. describuntur, Et sancti perpetua lu-Etam veteris ac noni hominis in seipsis experiun-

tur, ut Paulus de seipso testatur, Rom.7.

Caterum 1. Corin. 15. est alia hominis dinifio: homo primus terrenus Adam, secundus cœlestis, Christus: qua dinisio pertinet non ad substantiam, sed ad qualitatem & vim vtriusque.

Quem-

229

Quemadmodum enim ab Ada habemus, vt viuamus in hoc mundo tanquam rami à radice : ita Christus nobis principium est & autor cœlestis vita. Hoc adigeere volui propter Manicheos, qui perperam hac epitheta ad substantiam retulerunt.

### TESTIMONIA.

Ad Rom.6. Vetus homo noster crucifixus est, vet aboleatur corpus peccati, ve vltra non seruia-

mus peccato.

Ephes. 6. Deponite secundum pristinam conuersationem veterem hominë, qui corrumpitur secundum desideria erroris: Renouamini autem spiritu mentis vestra, & induite nonum hominë, qui secundum Deum (reatus est, in insticia & santitate veritatis.

Coloss. Nolite mentiri innicem cum exueritis veterem hominë cum membris suis,& indueritis nouŭ, qui renonatur in agnitionem Deisecundum imaginem eius, qui creanit eum.

# LITERA ET SPI-

Dia quid nouns & vetus homo sit exposuimus, non intempessinum sorte erit, nonnibil hic adijcere de spiritu & litera. Huius enim rei recta explicatio geminum pariet nobis sruetum: primumenim liberabit nos ab errore Orizgenis et Papistarum; qui has voces ad interpretationem scriptura reserunt. Nam Grammatich
& Literalem sensum interpretantur literam,
quam dicunt occidere: Allegoricum verò Spiritum, quam dicunt viuisicare: quo sanè errore
nullus pestilentior esse potest; aperit enim non solum senestram hareticia omnibus, ad faciendum
quodlibet ex quolibet, verum etiam sidem extinguit, qua ex Grammatico sensu & literali concipitur & dependit. Deinde & hunc fructum percipiemus, quod magis simus amaturi nervio Dei,
cum illud nequiquam intot Proteos manssormandum nonerimus, & statucrimus Deunocidi
re & perspicue per verbum suum nobis loqui.

Porro occasionem istius erroris sumpicationed nes ex dicto Pauli, 2. Cor. 3. vois sic logistime Apostolus: Qui nos fecicidomos ministros, nomi instamenti, non litera fedspiritus. Nam litera qui dem occidit, Spiritus autem viniscat. Hic quid per literam et quid per spiritus significate, ambigitur. Verum ve ad huius rei noticiam pertingamus primum quid titera, quida Spiritus in genere sint, videbimus: id quodex collatione plurium locorum facile deprebendotur, Rom. 7. Ve sequiamus in nomitate spiritus, et no in vetustate tera. Roma. 2. Circumcisso cordis in spiritus non litera: Ad Corinthios opponis spiritum Dei vinitabulis

tabulis lapideis. Ex his locus apertumest, per vtrumg, significari dottrinam & opus, sed nomina
illa differentias faciunt: vt litera quidem sit dotrina vel opus inessicax sine spiritu santto, intus
in corde essicaci: Spiritus vero sit dottrina vel opus in cordibus virtute spiritus Dei essicax. Nou
igitur hac vocabula ad interpretationem pertinent, sed ad vim fruttúmque reserenda sunt per
metonymiam sine metalepsin.

Litera proinde erit dollrinatota Dei, seripta, lella, intellella, atg, adeo omne opus hominis
sine efficacia spiritus intus corda renonantis. Lex
ergo est litera, similiter Enagelium, item Sacramenta, & omne opus, quando illa sola sunt, sine
spiritus energia, & salutari in corde motu. Ita
cotra omnis dollrina, Lex, Euangelium, Sacramentum, opus, cum vino sensu cor penetrant, spiritus sunt, & non litera. Breuter, cum inessicax
manet aliquid, litera est, cum essicax est, piritus
nominatur.

Sed quomodo bàc interpretatio congruit cum
Pauli dicto: Litera occidit, Spiritus vinificat? Si
omnis doctrina fine spiritu est litera, occidit viig, quare predicatio quoq, Enagely videtur occidere, quod dictu absurdum videtur. Respondeo.
Nec Lexinec Enangelium simpliciter occidunt,
sed propter enentum mors & vita illistribuuntur. Cum enim lex anditur, & non adigit homi-

232

nemad Christum vinisicatorem, dicitur occidere propter talem enentum nam is qui sic legem audit, incurrit in mortë. Similiter cu Enangelium pradicatur, leguur, intelligitur, dicitur occidere, non quod sit Enangely occidere, sed quia talis enentus est eorum, qui no credunt Enangelio pradicato. At q, hoè est, quod dicit Simeon, Christum esse positum multis in ruinam. Item: Qui non credit, ira Dei manet super eum.

Sacramenta itidem dicuntur occidere, non instientoris consilio, sed ex enentu, Sacramentis sacrilege abutentium, sine fide & timore Dei, Arg, hec staintelligenda sunt, cum litera & spiritus seorsum decuntur de lege, Enangelio, Sacramentis, operibus. At si collationem instituis intervetus & nountestamenti, sen inter legem & Enagelium, quemadmodu Paulus facit. 2. Cor. 3. alto respectu dicuntur. Nam vbi ad hanc collationem venitar, vere & congruenter dicitur legis naturam esse literaliter docere homines, ita ut ultra aures non penetret. Enangely autem natura esse spiritualuer docere, quia gratia Christi sit instru mentum. Quatenui itag Lex & Enangehu opponuntur, dicitur illa litera occidens, boc spiritus vinificas, quia illius pradicatio sine Christo mortua est, huius predicatio vinificum falutis ministerium existit.

FINIS II. CLASSIS.

## EXPLICATIO CA-PITVM TERTIÆ

CLASSIS.

CAPVT PRIMVM.

### PRÆDESTINATIO.

EMADMODVM na Pradestinationis longe vtilissima est, modo rite ac sobrie tracte-20 tur. Nam aterna Dei pradestinatio est fundamentum & prima causa bonorum omnium, que à Deo percipimus: Ita nullibi periculofius erratur, quam bic, vbi à verbo traduto ad humamus constationes deflectimus. Quare confilium Pauli in hac doffrina fequamur, qui immensam Des bonstatem in en considerandam proponit: ad gratiarum actionem incitatimite perit falutiscredentium certitudinem, per eamý, omnia merita humana destruit. His 22 nim verus fons est, ande baurienda est dinina misericordia cognitio. His os obstruitur omnibus hominibus, ne quid arrogare sibi ausmit vel queant. Ideirco meminisse oportet sinium buius do-Etrina, quos Paulus tradit, & quarendi non sunt aly fines, prater & contra verbum Des in nostri perniciem, quemadmodum multos fecisse, prob

dolor, manifestu est. Hac prefanda duxi, vt studiosinon abhorreant abhac doctrina, sed de ea forment indicium ex scriptura & verbo Dei, non ex humano cerebro.

Vt autemordinemaliquem in huius mysterij explicatione teneamus, sex excutienda propona, que in predestinationis doctrina precipua momenta videntur.

Primum enim regulus quasdam tradă, quibus confirmabitur conscientia, ne Stoica opinioni de pradestinatione subscribat.

Deinde, quis sit ordo in predestinationis nego-

Terriò, unde indicum de pradestinatione sit petendum, exponam.

2 nartò pradestinationis destintionem ex prioribm capitibus colligam.

Quintò, qualis sispredestinationis certitudo, undeg, petenda su, ostendam.

...Postremo loco adyciam nonnihil de finibus & Vsu pradestinationis.

Regulastag, obsernanda ha sunt:

Prima, Nequaquã ex ratione, sod ex solo verbo Dei nobis patefacto, indicadum est de pradestinationis mysterio. Hac regula confirmatur ex eo, quòd aliunde no sit de voluntate Dei indicandu, quam ex verbo. Regula v sus, vt excludas ex boc negocio stoicas de necessitate opiniones, quib<sup>o</sup> tollitur

collitur cotingetia, & laditur gloria Dei, pranig; mores confirmantur, & epicarifmus inuchitur. Secunda, Promissio gratia est universalis. Confirmatur regulamultis testimonijs, Mat. v. I.V. nice ad me omnes, qui laboratis & onerativities ego reficiam vos. Iob. 3 Sic Deus dilexit mundis, vi Filium sungenitum daret, vi omnis qui credit in eum, non pereat, sed habeat vitam aternam. Rom. 3. Inflicia Des, per fidem lesu Christi in omnes, en super omnes credentes. Rom. 10. Ide Dominus omninum, dines in omnes, qui innocant eum. Rom. 2'1. Conclusis Dens omnes sub inobedientiam;otomnium miserentur p. Tim. 2. Deus vult omnes homines saluos fieri. Esais 3. Onmes nos quasi oues errauimus, opposit Dominus in eum miquintem amnium nofram. Ufu reguta reft, ut bandanimer falem promissionem nobis des irommodemus ar inxta madaram Dei Christano : Induamus: qui omnes ad se vocat, & omnibuo sua beneficia gratis offert fide accipionda. mo Terrica. Non est moor mountie apad Deans. Marravald expresse traditur, Rom. 2: Acto: 10: .Vere comperio, quod non sie west when his Desus fed in unoni gente, qui timet tum, Groperatur insticiam, acceptus est ipfi. Epbef. 6: Scientes, quod & vefter ipforum Dominus est in calis & тросотоли Lia non est apud eum Galatiz Perfonum bominis Descenon accipio Dem To Circum-

activity.

cidite praputium cordis vestri, & ceruicem ver fram ne induretis ampliss. Quia Dominus Dan su vester ipse est Deus deorum & Dominus dominantium, Deus magnus & potens & terribir

lis, qui personam non accipit, nec munera.

Verum ad buius regula declaratione nonnul-La adscribam ex Comentarys Philippi ad Romanos qui sic ait: V sitate describitur acceptio personarum esse, darz equalia in equalibus. Oritur autem scientia probibens ngoownoùn fiar ex fontibus inflicia. Insticia est aqualitas, sed ordinata fecundum mensuram aliquam, vt, Iudex tum est iustus, cum aqualiter mensuram seruat : punit sontes & defendit unocentes, nec discedit à menfura propter alia accidentia in hominibus, & cotra banc mensuram facere inaqualitas est: qua ost iniusta & tyrannis. I deo cum dicitur: Apad Deum non est acceptio personarum, tribuitur ei laus insticie & equalitatis: cuius hec mesura oft: Vninersalter irascitur. Dens peccato in homine: universaliter & recipit omnes ad mediatorem confugientes. Hanc mensur am suo sapientissivo & inftissimo cosilio sanxit, & valt immotam est. Et singere, quod non seruet hanc equalitatem, est cribucce ci ngosamoan Lian , Ideo & Paulus inquit: Deus vult omnes homines saluos fieri. Haltenus praceptor.

V sus regulicest, vt ip sum opponamus Stoice opinioni opinioni & imaginationi, qua fingit,in Deo inaqualitatem esse, & consolemur nos,quòd Deus sit aqualis, V elit q, omnes ad mediatorem confugientes recipere sine omni personarum acceptione.

Quarta, În Deo non sunt ponende contradi-Eloria voluntates. Confirmatur regula, quia ipse cor & cor danat. Deinde est Deus verax, omnis homo mendax. U sus regula est , ne Sophistica sinamus nobis auferri vninersales sentetias, qualis est illa Domini: V enite adme omnes & c. Et illa: Deus vult omnes homines saluos fieri. Matt. 22. Ierusalem, Ierusalem, quoties volui congregare filios tuos, quemadmodum cogregat gallina pullos suos sub alas suas, et noluisti. Hic Christo Domino tribuere vel dinersam à Patre volutatem, vel quod alia secreta voluntate voluerit, quam verbis se voluisse ostendit, horrenda in Den blasphemia est. Quare certò statuamus, Deum vere id velle,quod se sua voce velle testatur. ('ùm dicit Paulus: deus vult omnes homines saluos fieri, Deum incostantia & mendacy arguit, quicung, Deum quorundam salutem nolle putat, quantum sane ad cosilium creationis attinet. Quod autem quosdam aterna morte punit, id fit, quia noluerunt Deo volentispsorum salutem, obedire.

Quinta, Gratia superat peccatum. Hac regula Pauli est, cuius hic est v sus, ne ob magnitudinem peccatorum desperemus, sed cosugiamus ad illum, qui plenus gratia & veritate est: ipfius enim sacrificium sufficiens est ad omnia quantum-

nis enormia peccata expianda.

Sexta, V t in primo parente Adam lapsum est totum humanum genus: Ita promissio data Adamo pertinet ad totam eius posterutatem. Consirmatur regula promissionis verbo: Seme mulleris conteret caput serpentus. 1. Cor. 15. Sient in Adamomnes moriuntur, ita in Christo omnes viuisicabuntur. Hoc non solum de resurrectione, qua est suiticatione, in ijs, qui Christum in hoc mundo possideant. Regula itaq vsus est, vt porrectam nobis dextram Dei, hoc est, Dominunostru Iesum Christum apprehendamus suma side, vnde siet, vt vita in insticia Christi donati promissam spem consequamur.

Septima, Quia tamen videmus multos ruere in eternă damnatione, tenenda est et bec regula: Deus no predestinat quenquă homină ad malum culpa, sed admalum pœna, seu supplicium aternum, propter culpă admissum ab omnibus is, qui non counertuntur. Nam de is qui connertuntur, est immota voluntas Dei: Vino ego, nolo mortem peccatoris, sed vt convertatur & vinat. Si igitur ad creationis consilium respicimus, Deus nullum condidit ad aternum exitium, At si respicimus encutum, multi sunt ad exitium conditi: Pius pa-

ter nullum filium generat adpatibulum, si consilium generationis spectatur: V erum si euentus ob maliciam filiu, patris pio voto non respondent, dicitur pater filium ad patibulu generasse. Ad eundem modum si creationis consilium consideretur, neminem destinanit Deus certo exitio: At si euetus spectatur, impium dicitur ad diem malu creasse. Deus enim mortem non secit, neg, latatur in perditione viuorum. Sed vt culpa ab homine, ita iusticia in Deo est: qui homine non conuersum ad poena, non ad culpam: ad punitionem, no ad transgressionem: ad interitum, quem ira iusti iudicis peccantibus reddet, no ad interitu, quo in se iram Dei peccantium iniquitas prouocauit, Dominus pradestinasse dicendus est.

Huius regula vsus est, ut timeamus Deum, ne pronocemus iram Deinostra securitate or impœnitenti corde, ac ita prater opinionem et expectationem incidamus in manus Dei viuetis. Has regulas ideo huic doctrina praponere volui, quia no dubito eas plurimu doctrina et consolationis continere, ne vel sinamus nos Sophistica in opiniones stoicas pertrahi, vel securi reddamur aut laquidi ad apprehendendam gratiam omnibus oblata: à qua nemo excluditur, nisi qui se ipsum sua ex-

cludit malitia & diffidentia.

De ordine actionum Dei in pradestinationis negocio Paulus est consulendus, qui ponit quing,

gradus actionum Dei in hac doctrina : que funt, prescientia, electio, vocatio, instificatio et glorisicatio. Prescientia prescit Deus sua futura facta. Electione ordinat & disponit apud sese quod est facturus. Vocatione innitat quos antea prascinit & elegit. Inftificatione prascitos, electos & vocatos a reatu absoluit, & in Filio unigenito caros habet. Glorificatione, instificatos donat aterna vite fruitione, que est fruitus vltimus & meta predestinationis. Hec confirmatur verbis Pauli Roman. 8. Novimus, inquit, quod ys, qui diligunt Deum omnia simul cooperantur in bonu, ijs scilicet, qui inxta propositu vocati sunt sancti, quonia quos prascinit, bos etia pradestinanit conformes imaginis Fily sui, vt sit ipse primogenitus inter multos fratres. Quos verò pradestinanit, eos & vocaust, eos etiam instissicauit: Et quos instissicanit, eos etia glorificanit. Nec alia huius rei cansa quarenda est, nisi ea, quam Paulus nouit, qua est, eu Sonia Dei in Christo Iesu, & Philathropia, qua est Elis every minh tor ar Sparar, Habitus benefaciendi bominibus.

Ex his etiam hand obscure intelligi potest, quod tertio loco proposui. V nde videlicet indicium de predestinatione petendum sit. Paulus enim certam regulam tradidit, nimirum hanc: Quos predestinanit, hos & vocanit, sentiens vocatos ese predestinatos. Verum vt hoc rite intelliga-

tur fex circumstantsa nobis foctanda sunt.

Prima: Quisnam vocat? Deus, cum vocatio ut est gratuita, ita & autauíantos, boc est, cuius enm non pæniteat, Rom. 11. His obiter obsernadum, quod electionis vocabulum & pro causa & effectu ponstur in Scriptura. Aliquando enim sgnificat eam electionem, qua ante initium mundi elegerat saluandos, boc est, credetes in Christum. Aliquando huius electionis effectum, nimirũ vocationem, cum communem piorum, qua in filios Dei adoptatur, tum particularem, qua ministros verbi adpradicandi officium destinauerat.Porrò electio illa prior dicitur interdum per tropii Liber vita. Liber autem Catalogum Ebraica consuttendine significat, vt Genes.3. Liber generationum Adam,idest, catalogus. V nde liber vita, est catalogus instorum, qui preordinati sunt ad vitam.Dicuntur autem praordinati propter euentum, non quod Deus dines in omnes, misericordia & gratia vllum ad certuminteritum, si cosilium formationis respicis, fecit. Hunc catalogum Deus reposition apud se habet. Itag nihil alind est liber vita,quam eternum Dei cosilium,in eius pectore definitum, quo nos adoptante in filios, & ad vitam aternam destinanit in dilecto. Hunc librum Ezechiel cap. 13. Scripturam domus I frael appellat.Pfal.69. liber vinentium dicitur. De hoc libro deleri dicuntur, qui fidem & confessionem

abijciunt. Cum instis antem in boc libro scribi dicuntur, qui side se erigunt, & consugunt ad mediatorem. At q, bac ratio loquê de arcano Dei consilio, seu aterna Dei electione, sumpta ab bumana consuetudine est, ad quam demittit se Dominui, ut aliquo modo percipiamus pradestinationis dinina doctrinam.

Secunda circumstantia, Quando vocat? Ab initio mundi, statim post lapsum parentú nostro-rum, ipse Dominus vocare cæpit, & postea non-nunquam per Angelos, interdum per prophetas, postea per Filium & Apostolos, & hodie vocat omnes, quibus ex sua bonitate Euangelium patefacit. Tertia circumstantia, Quos vocat? Omnes, ad quos suum Euangelium venit. Omnes qui sentiunt suum onus. Venite (inquit) admie omnes qui laboratis & onerati estis, & ego rescillabo vos. Item: Ite in mundum vuinersum, & proclamate Euangelium omni creatura. Nam vt promissio & misericordia Dei est vuinersalis, ita etiam vocatio, vt supra dictum est.

Quarta circumstantia: Qua causi vocationis est? nulla alia, quam ¿vocata paterna, misericordia, philanthropia & dilettio. Rom. 9. Eph. 1. & Ioh. 3. Huc accedit meritoria causa, nempe hutgor Filip, per quod vocati à reatu absolunntur, & donantur sustitia Christi, in quo credentes sibi caros reddidit Dominus, quos elegerat in ipfo ante constitutionem mundi.

Quinta circumstantia: Quid requiris Dominus in vocatis? Fidem & fanctimoniam. Fide enim induimus Christum, accipimus Spiritum fanctum, quo obsignatur nobis electionis promissio. Sanctimonia vita est sidei indicium, ad quam

fanctimoniam electi fumus.

Sexta circumstantia: Quis sinis? Pradicatio gloria & gratia Dei, qua caros nos habust in dilecto. Verum si extra verbum indicare velis de hoc mysterio, hac sequentur incommoda. Primum contemtus ministeriy verbi, & exercitiorum pietatis. Hinc sequitur impænitentia & peccandi indulgentia, ac tande desperatio, Quare semotis carnis prophanis cogitationibus, quas ratio ingerit sape sine verbo, retineamus vniuersalem salutis promissionem: nimirum, quod omnis qui crediderit, saluus erit, quod omnis qui inuocanerit nomen Domini, saluabitur. I am ex iis qua dista sunt, collègi potest pradestinationis definitio in bunc modum.

PR AE DE STINATIO est electio, qua Deus aterno consilio elegit saluandos ante creationem mundi in Christo Iesu, & ordinatio seu dispensatio dinina, qua ordinanit & vocanit, ordinat, & vocat electos voce Enangely, inxta beneplacitu summ in adoptionem filioru Dei, per ennde (hristum, quem side possident, electionis aternatesti-

monium certissimum. Idá vt in vera sanctitute & puritate gloriam gratia Dei pradicent electi. Hac desinisio ex superioribus collecta est, & E-phes. 1. Paulino testimonio confirmatur. Verum si placet, brenior desinitio sit bac e Augustini: Pradestinatio est gratuita adoptionis praparatio, qua nos pradestinatos adoptanit in silios per Iesum Christum. Brenius adbuc: Pradestinatio est dinina voluntatis per gratiam electio. Fulgentinis desinit, sempiternam esse dispositionem suturi

operis Dei.

Quintum quod proposui, suit de certitudine pradestinationis, quantum ad singulos homines attinet, qua nobis clarissime in Domino nostro Iesu Christo patesit. Quemadmodum enimin eleclione nostri primas gratuito beneplacito Dei tribuere oportet: Ita rursus ea ab effectibus proprijs nobis cognoscenda est. In bac certitudine assignanda periculose à Sophistiserratur. Quare illorum sententia omissa, ex verbo Domini colligam quatuor cansas,quarum Prima est,vocatio & communicatio mystery salutis, per vocalem pradicationem. Nihilemm periculosius aut magis praposterum est, quam omissa vocatione ele-Elionis nostra, certitudinem quarere in abscondita Dei prascientia, contra verbum & voluntatem Dei. Quare ex vocatione de hoc areano indicandum est, inxta confilium Pauli ad Rom. S. Quos

Quos elegit, hos & vacanit; & vontra: Quo a vocanit, hos & elegit. Rug, Ranhu viñanig, vult vocationem esse pro clectionis testimonio. Est es nim vocatio Dei fixa & rangot Deps ab ea discedere minime vest.

Secunda cortitudinis causa est Spiritus sant Elus, intus operans sidemiad vocationis verbum; certificas de promissis dininis, & excitans ad Dei cultum. Hoc comprobatur ad Ephes. 7. his verbis: In quo & vos qui credidistis, obsignati estis spiritu promissionis sancto, quiest arrabo hareditatis vestra.

Tertia causa certitudinis estatonitas vita, sen fanttitas, ad quain eletti fiamus. Neque easim debent à se insicem separari sanctitas visa de ele-Etio aterna. Sic enim docet Paulus ad Ephe. v. Vt simus santti & irreprebensibiles coram ipso in dilectione. 2. The s. 2. Elegit vos Deus ab initio in salutem, per sanctificationem Spiritus & fidem veritatis. Et Petrus: Quapropter fratres operam date, ut per bona opera certam vestram vocationem & electionem faciatie. Hac enim nota ele-Eli se probant non frustra vocatos, si bona conscientia, vita integritas fidei professioni respondeat. Has tres causas boc sequens Pauli testimonum continet: Qui vocanit hosper gratiam et Enangelium nostrum in acquisitionem gloria Pomini nostri lesu Christi. Hic wocasio, sides & sanctisi-

2 4.

catio counguntur. Hat diligenter notanda funt, ne preternavoluntatie Dei renelatione, in qua acquiescendum, feramur extra verbum in pro-

fundam labyring bum.

Quarta certitudinis causa facramenta simt, verbovocationis addita. Sunt enim facramenta, vit sigilla gratia Dei , ita aterna pradestinationis nostra certificina testimonia. His certitudinis causis contenti simui, & cum timore & vera innocatione expectemus promissam Jalutem, bec spos nequaquem fallet nos. Est enim fundata in dilectione Dei , à qua nulla creatura

nos poterit anellere:

Postremum sequitur de vsu & finibus pradestinationis, quasit quinque posita sient. Primi enim pradestinationis dostrina tollit opinionem meritorum humanorum. Qui enim fieri patest, ut sua causa effectus sit prior? Nunc autem san-Elisticatio esfectus est pradestinationis, proinde fieri nequit, vi exmeritis estimetur elektio. Secundo magnifacere nosfacit hac dottrina ministerium verbi, per quad vocamur. Nam chim nos vocat Dominus, electione fuam confirmat. Sunt enimeres electionis gradus, Predestinatio, designatio ab vtero, & vocatio, que est effettu & coplementum veringg. Na pradestinatione ante mundi initili elegit. Designatione ab vtero elegit, cum nos in hunc finem edimar, ve in nobis, quod flatnit,

status copleat. Vocatione adopt at in filios, quos elegit & designamit. Huc pertinet ministerium verbi, quo nobis tantus gratia thefaurus adfertur. Tertio, electio admonebit nos gratiarum altionis. Finis enim electionis nostraeft, vt cofecrati Deo, ipsum per omnë vitam nostram corde, ore & opere landemu & celebremu. Quartà, cofolabitur nos bec doctrina fub cruce. Quoties enim castigat nos Dominus ; fiducia electionis animos erigere debemus, certi, quod qui vocanit, etia liberet, quantumnis vel totus orbis collabi videatur. Quinto, quoties aliquid subite mutationis prater opinione & spem nostra suboritur: quoties audimus persecutores Enagely grassari in pios : cum circuferuntur rumores de defettionibus regnoru, provinciarum, civitatum & māgnorum hominum ab Enangelio, confolemur nos bac electionis doctrina, ve veniat nobis in mente dictum Pauls:Firmum fundamentum Dei stat, babes sigillum boc, Nouit Dominus qui sunt sui.

# TESTIMONIA PRÆDE-

Ephe, 1. Quemadmodum elegit nos in ipso ante mundi creationem, vt simus sancti & inculpati in conspectu suo per caritatem, qui pradestinauit nos in adoptionem per Christum Iesum in seso, secundum beneplacitum voluntatis sua, in

2. iii.

landem gloria gratia fua,qua nos caros reddidie in dilecto.

AEL. 13. Et crediderunt, quot quot erant predestinats ad vitam aternam.

Iohan. 15. Ego scio, quos elegerim.

Iohan. 10. Ones mez vocem meam audiunt, & ego noni eat., & me sequentur, & ego vitam aternam do eic. & non peribunt in aternam, & nemo rapiet eat de mambut mois.

Huc pertinent 9:40.6 11. capita ad Romanos, in quibus cauendum, ne alienas à proposito, ut plurimi faciant, disputationes sectemar.

# ECCLESIA.

Ecclesia Graca von est, ab invanir, hoc est, Lenocando dicta, cums vocis vius apud Athenienses suit. Coetus enim cinium voce praconis de reliqua turba enocatus ad andiendam sentetiam senatus, innamola dicebatur. Hine vocabulum Apostoli transtulerunt ad suum institutum, propter similitudinem. Est enim Ecclesià Apostolico viu coetus hominum, voce praconum verbi enocatus è regno mundi, ad audiendam & recipiendam sententiam Dei, de salute generi humano parta per Christum Pontisicem. Huius rei pulcerrimi exemplum in Abrahamo habemus, qui cum esset idolatra apud Chaldeos, inde voce Dei

Dei enocatus in terra Canaan, cui obtemperaunt, & cultum suxtu eius voluntutem prastitit, et siin eadem terra non panci impi & hypocrita suerunt. Hinc iam plenam de sinitionem elicere no erit dissicile, qualis bac esse poterit.

ECCLESIA est cærm hominum, enocatus à regno Satane, vi Christum andiat, sequatur; eig vero cultus serviat, vi g huic (hristo vero ca pitissus ita adhereat, vi suis membris coalescat, unum g corpus constituat, actandem per endem Christum fruatur in cælo perpetuo Dei & Angelorum consortio, Brevinus Ecclesia est congregatio membrorum Christi, id est, santtorum, qui credunt verè & obediat (hristo, cui in externa societate hypocrita & multimali admixti sunt, inxtarparabolam de Zizanis.

Hac Ecclesia varys titulis ornatur in scriptura. 1. Tim. 3. domus Dei vinentis dicitur, quia in medio nostri, quos adoptionis gratia in filios recipit, habitut. Huins domus Architectus est Christus, Ebra. 4. & fundamentum, 2. Cor. 3. Fundamentum atind nemo potest ponere, prater id, quod postum est, qui est Christus Iesus, sed quomodo rite super Christum ediscatur Ecclesia? Si ipse solue statuitur pro sapientia, insticia, sanctificatione, redemisone satisfactione, purgatione, denique vita & gloria. Columna & sundamentum veritatis, 2. Tim. 3. dictur, quia suo ministerio veritatis, 2. Tim. 3. dictur, quia suo ministerio veri-

tatem propagat & tuetur, pura Enangebipradicatione. Vude colligitur, ellic no effe Ecclefiam, vbi veritas sepuka iacet, & borrendum in modi diruta, enersa pedibus calcatur. Non dicitur columna veritatis, quasi ex ipsa simpliciter penderet veritas, sed bominum respectu. Sustinet enim Ecclesia veritatem, dam cam param retinet & sinceram: dum predicatione transmittie ad posteros: dum suo preconio ornat. Galat. 4. calestic Iernsalem & mater sidelinu dicitur. Ierusalem quidem cœlestis, que originem à cœlesti gratia trabit, & fide furfum babitat. Toxitsupa enim Eccle sia in calis oft, Philip. 3. Mater verd fidelium dicitur Ierufalem, quia semen vita corruptibile apud se depositum babet, quo nos format, fouet in vtero, edit in lucem; latte & cibe procreatos alit. Quorumater est Ecclesia, Deus pater est, quiper Ecclesia ministerium silvos sibi generat & tollit, Vocatur & bareditas Dominis Pfal. 2. 1. Pet. 5. idá ideo, quia Christo in pecuhum data est Ecelesia, cum reliques mundus interim maneat in sua cocitate sub regno Satana. Epbe. 1. Corpui Christi dicitur, cuisus caput est Christus, quia sua plenitudine Ecclesiam absoluit perficité, & quia capitis gloria membris cateris communis est, monentur bac appellatione de glorificatione Ecclesia, quam babitura est una cum capite suo Christo Domino.

Sunt & alia appellationes Ecclesia, vt sunt: Pirgo, sponsa, cinitas murata, vinea, ager, messis, regnum custorum, regnum Christi. Has appellationes intelligere & excutere facile est, modò mècaphorica ha appellationes integris similitudinibus reddantur.

Distinguitur Ecclesia in militantem & triumphantem, & desiniunt Militantem congregationem esse omnium sidelium sub Christo rege in hoc mundo adhuc militantium contra diabolum, carnem, mudum. Huius Ecclesia arma ad Ephe. 6 recensentur. Triumphantem dicut eam Ecclesiam, qua parta victoria per Christum nuc in cuelis cum beatis spiritibus triumphat, qua olim post

resurrectionem plenum triumphum aget.

Sed quare vna dicitur, eum tot sint cœtus dispersi per orbem, quarum singuli Ecclesia titulum sibi vendicant? Ecclesia vnitau non consistit
in cohabitationibus, neg in externis ritibus aut
ceremonis, sed in doctrina & sidei consensu. Nam
in omnibus, qui in Christum verè credut, vnus est
Spiritus, vnus est Dominus, vnu caput Christus,
vna sides, vna spes, vnu baptisma, vnus Deus &
Pater omniu vnus g, aduocatus & mediator Iesus Christus. Hinc est, quòd toti Ecclesia dicitur
ad Gala. 3. Omnes vos vnus estis in Christo Iesu.
At g, ob hanc causam C AT H O LI C A etia dicitur. Qua vbig, & semper omnia Ecclesia Chri-

sti mebra in spiritu, doctrina & side consentiunt. Id enim Catholicon vsu Ecclesiastico captum est appellari, quod in Ecclesia creditum est, semper & vbig, & ab omnibus.

Hinc na scitur & alia Ecclesia dinisio, qua diniditur in Catholicam & Particularem, Sed bac

pars est catholica Ecclesia.

Porrò ut Ecclesia constat & fulcient quatuor partibus, nimirum doctrina, sacrametis, ceremonis & disciplina, de quibus suis locis dicetur: ita einsdem signa non fallacia sunt hae tria simul, 1. consensus in doctrina Enangely incorrupta, scilicat, in fundamento, 2 legitumus usus Sacramentorum, 3. obedientia ministerio debita, inxta Enangelium.

#### TESTIMONIA DE

#### ECCLESIA.

Ebra. 12. Accessific admonten Sion, & ad cinitate Dei vinentic, Ierusalem cælestem, & adinumerabilem angelorum cætum, & adconcionem primigenitorum qui conscripti sunt in cælis, & ad inducem vninersorum Deum, & ad spirituitorum persettorem.

Eph.s. Christus dilexit Ecclesiam, & semetipsium exposust pro ea, ut illam sanctificaret, wii-

datam lanacro aque per verbum.

Psal.26.Vna petij à Domino, banc requiram, ut inhabitem in Domini domo omnibus diebus

vitamea, vt videam voluntatem Domini, & vifitem templum eim.

Psa.83. Beat's qui habitat in domo tua Domine.

Psal. 9 1. Plantati in domo Domini, in atrijs domus Dei florebunt.

Psal. 35. Lanabo inter innocentes manus meas, & circumdabo altare tuum Domine. Dilexi decorem domus tua, & locum habitationis gloria tua.

Pfal. 12 1. Rogate qua ad pacem funt Ierufalem,& felicitas diligentibus te, propter domum Deinostri quasini bona tua.

Ebra, 10. Non relinquentes congregationem

nostram.

1. Corinth, 1. Non fint intervos schismata, sed sitis coagmentati eadem doctrina & eadem voluntate.

Mat. 12. Qui non cogregat mecum, dispergit.

## SYMBOLVM ET TES-SERA ECCLESIA.

SI mbolum Ecclesia Christi nota quadam est, Sper quam à reliquo mundo discernitur Ecclesia, seu, est professio Christiana religionis, Quéadmodum enim Symbolum militare, quod latinis Tessera dicitur, est signum, quo socy ab hostibus & exploratoribus dignoscuntur: ita Symbolum

Ecclesia est Tessera militum Christi, id est, credentium, per quam se, & vni Christo nomina dediffe, & ab alys omnibus in mundo fectis diffentire testantur, Hoc Christianum Symbolum Ire-. neus traditionem Apostolicam vecat, quia Apostoli putantur unanimi consensu articulos nostra fides, qui Symbols apostolics nomine v sitate appellantur, collegisse & Ecclesia commendasse. Continet autem Symbolum pracipua capita totius religionis Christiana. Nam cansas nostra salutis optimo ordine enumerat. Orditurà primo fonte, & stapaulatim ut per gradus progreditur ad finem, qui est vita eterna, in qua perpetua quadam celebratio Dei vigebit. Verum ut nos certum quendam ordinem in explicatione teneamus, primum Symboli partitionem, deinde, quid in singulus partitionis membris quarendum sit, obsernemus.

PARTITIO SYMBOLI.

Quatuor sunt Symboli membra maxima, Primum est de Deo Patre, & side in ipsum. Secundum de Deo Filio, & side in endem. Tertium de Spiritu sancto, & side in illum. Quartum & vltimum est de effectu totius Trinitatis & side oblata bona accipiente. At q ita Symbolum in vniuersum duo requirit à Christianis. Primi veram noticiam persuasionem q doctrina. Deinde sidem, per quam aquies cimus in Dei verbo, & sirmiter statuistatuimus nos verè accepturos, qua Dem promit tit. Nam Symbolum Christianum non tantium est externa quedam Doctrina confessio, sed cordis seria siducia in Deum, per Dominum nostrum Iesum Christum. Caterum in explicatione partium Symboli hunc ordinem sequi non erit inutile. Primum historia consideretur. Secundo eius probatio ex verbo Dei adisciatur. Terrio sides ipsa, qua versatur circa doctrinam, qualis sit ostendatur. Quartò, quid sides inde colligere doctrina & consolationis debeat.

PRIMVM MEMBRVM.

Credo in Deum Patrem omnipotentem, Creatorem cœli & terræ.

Hic primu historia de Deo cognoscenda est, qua ad tria capita resertur, nimiru ad vnitatem essentia divina, personarum trinitatem, & divina virtutis essicacia, de quibus in genere vide ea, qua in prima Classe capite primo dicta sunt. Hic solumnodo ea exponam, qua verba Symboli recensent. Loquitur itag, hoc membru de Deo Patre, prima in divinis persona, atg, ei tria tribuuntur. 1. Quod sit Pater. 2. Quod sit omnipotens. 3. Quod sit creator cæss & terra. Secundo huius historia consirmatio petatur ex primo, secundo & tertio capitibus prima (lassis. Tertio, qualis hic sides requiritur, nepe certa noticia huius historia de prima persona in Trinitate, & sidncia

inipfam, quod vero talis sit nobis, qualis bic describitur, quod sit Pater, qui nobis bene velit:
quod omnipotes, qui possit tueri & desendere eos,
quos in sua tutela recipit. Quarto, vt ex eo, quod
sit Pater, collegamus ipsius paterna erganos voluntatem, qua vult nobis libenter adesse & nos
inuare. Ita ex eo, quod sit omnipotens, statuamus
illum & posse aduersarios nostros opprimere, &
velle potenter liberare nos abomnibus malis. Hic
quog sides meminerit, quare Deus sit sibi Pater,
nimirum propter Christum, qui dedit potestatem
filios Dei sieri omnes, qui credunt in nomen eius.
Soli enim credentes adoptionis gloria gaudere
possunt. Porrò de creatione vide supra (lasse pri
ma, capite secundo.

#### SECVNDVM MEMBRVM

DE FILIO DEL

Et in Iesum Christum Filium eius vnicum Dominum nostrum. Qui conceptus est de Spiritu sancto: natus ex Maria virgine: Passus sub Pontio Pilato, crucifixus, mortuus & sepultus: Descedit ad inferna: Tertia die resurrexità mortuis: Ascendit ad cœlos: Sedet ad dexteram Dei Patris omnipotentis: Inde venturus est iudicare viuos & mortuos.

Primum, historia Christi ad quatuor capita referripotest: ad divinitatem, humanitatem, ossicium cium & fidem in ipsum. De primo & vltimo in prima Classe dictum est, de duòbus medis hic dicendum est. Historia itag, humanitatis Christi in sex partes in Symbolo secatur. Prima est de conceptione & nativitate Christi. Secunda de passione & morte. Tertia de descensu ad inferos. Quarta de resurrectione à mortuis. Quinta de ascensione in cœlum. Sexta de aduentu eius ad indicium. De his ordine dicendum est, voi prius buius secunda persona in divinitate nomina & titulos explicauero, ex quibus divinitas ipsius & ofsicium intelligi possunt.

PRIMVM vocaturies vs. Hoc nomen Ebraicum est, Filio Dei in Circumcisione impositum, idg mandato Dei per Angelum Mat. 1. Complectitur autem hoc nomen miro compendio, qualis sit persona Filius Dei,quale officisi, adeog, cur in hunc mundum venerst. Nam primum hac vox(IESVS)significat, quod Filius Dei ab aterno à Patre genitus, sit verus deus verus q homo ac saluator populi sui. Huius enim gratia aduenit in mundu, ut populum suum, hoc est, credentes, ab aterna morte & ira Dei liberatos, vita donaret aterna. Hoc ita esse, docetur multis Scriptura testimonys. Primum ex promissione seminis, Secundum ex Enagelica historia, Tertium ex pluribus locis veteris & noni Testamenti, que non est opus referre, prasertim cum in prima Classe

no pauca huius generis enumerata sint. Porrò sides in hūc lesum θεάνθεωπον talis esse debet, qualis in vnicum saluatore, hoc est, certa, sixa qualis Hamorrhousa, Iairi at g, aliorum plurimorum, qui ad ipsum Dominum in sua necessitate tanqua ad vnicam salutis ancoram confugerunt.

Porrò, meditatio fidei in his consistit. Primum quotiescunque hoc nomen nobis in mentemvenit, cogitabimus nos sine hoc IESV extreme perditos esse. Nam si nobis saluator est datus, sequitur profecto, quod sine hoc saluatore hareamus in damnatione, idg, ob peccatum nostrum. Secundo admoncamur hoc nomine, quod salus ab ipso solo sit petenda & expectanda. Na si solus Filius est I ESVS, hocest, faluator, relinquitur, nulla opera, nulla merita, breniter, nullam creaturam nos è damnatione commerita eximere posse. Tertio opponendum est hoc nomen desperationi, magnitudini peccati, indigmtati, particularitati, potentia & viribus Diaboli. Nam cum hic lesus verus sit Jean Bearns, hand dubie poterit & volet omnes ad se confugientes tueri & saluare. Quarto sciamus hoc nomine compendium totius Enangely contineri. Nã & admonet nos peccati nostri, & monstrat filium Dei saluatorem, qui fide apprehendendus est, quemadmodum verba Symboli sonant: Credo in lesum, &c.

Secundus titulus, quem Filio Dei tribuit, est

CHRISTVS, qui sant titulus modum salutis per Filium Dei parta compendios è monstrat. Que admodum enim prior appellatio Filium Dei saluatorem esse monet, ita hac, quomodo nobis sit Saluator suctus, indicat, nimirumeo, quod sit Christus noster. Hac enim appellatio metonymicos significat, quod se sus sit Rex. Potifex & Frozpheta, qui suo regali sacerdotio & doctrina suis salutem aquisiuit.

Sed quomodo Regis nomen ilff 1797.

competit?

Etsi regnum Christiconsiderari potest tripliciter, name ius est triplex modus, quorum primus est potentia, secundus gratia, tertius gloria: tamen silummodo medi rationem habebo. Regis itag, nomen primum Christo competit, quia vendicauit sibi regnu, nempe Ecclesiam, quam inuaserat diabolus, Psal. 20. Secundo propter victoriam, qua superanit superbum illum tenebrarum regem. Tertio propter desensionem, qua potenter omnes eos, quos in suam tutelam suscept, hoc est, eos, qui ad se consugium, qui se Dominum ac Regem agnoscut, qui denig, sibi homagium prastant sidele, desendit. Hic omnes sui regni, hoc est, Ecclesia cines ex side in aternum beatos reddit. Atque hac breuiter de regio Christi ossicio.

Cur dicitur Sacerdos?

Quia de sacerdotio Christi nuper admodumà

me disputatum, volo easdem Hypotheses huc asscribere, qua ex disputatione Apostols ad Ebraos collecta sunt.

HYPOTHESES DE SACER-

Voniam peccatores sumus, reig, mortis aterna propter peccatum, ant aternum nobis suit pereundum, aut reconciliatio cum Deo offenso mennda erat.

Verum quia reconciliatio sine compensatione iniuria Deosaita, & sine sacerdote & mediatore sieri non potuit, Sacerdos necessarius erat, qui nobis Deum offensum reconciliaret, sacta simul

iniuria compensatione.

Quoniam autem maior est ira Dei, quam ut eam sustinere posset purus bomo, & insticia Dei requirebat, ut aliquis in humano genere satisfaceret, hoyos Dei aternus assumsit humanam naturam, ut sieret mediator & sacerdos, qui iram Dei placaret.

Caterum, quia in husus sacerdotis noticia & side nostra reconciliatio cum Deo, & salus est posita, pio studio ratio sacerdoty Christi quarenda est.

Videtur autem mihi plana & perspicua sacerdotis nostri Christi noticia reserri posse ad quing, capita, que sunt: Conditio persone, officium, testimonium, duratio & applicatio cum vsu.

Conditio duplex consideranda occurrit in perfona huius sacerdotis, naturarum videlicet & qualitatis.

Conditio naturarum est, quòd hic sacerdos sit Deus & homo, una persona, aliàs enim Mediator esse hand potuisset. Nam ut sua dininitate Patri, ita nobis humana natura societate coniunclus est.

Huius coniunctionis causas Irenaus explicat hisce verbis: Oportebat mediatorem Dei & hominum propter suam ad verosque inclusiv, in amicitiam & concordiam verosque reducere, & facere, ve Deus reciperet hominem, & homo restitueretur Deo.

Conditio qualitatis nostri Sacerdotis ab Apoftolo explicatur, quòd sit sanctus, innocés, impollutus, segregatus à peccatoribus, & excelsior cœlis, quò unica oblatione persungi posset suo sacrisicio.

10

Offici partes tres numerantur, docere suum populum, orare pro ipso, ac offerre Deo oblationem pro peccatis populi sui expiandis.

11.

Doctrina ipsus est Enangely pradicatio, Intercessio durat vsque ad indicium. Oblatio semel peracta est in perpetuum essicax, & tanquam recens semper apparet in conspectu Dei.

12.

Porrò in oblatione plura perpendenda occurrunt, ex quibus fides concipitur, fouetur & alitur, primum, quòd Sacerdos & facrificium simul
sit ipse Christus beárdowa , deinde, quòd Deo
Patri obtulerit semetipsum per aternum Spiritum.tum quòd pro humano genere reconciliando
Patri cælesti sacrisicium suum peregerit. Postremò, quòd semel perasta victima nuquam iteranda sit. Nam una oblatione consummanit in sempiternum sanctisicandos.

13.

Porrò quia sacerdos omnis alicuius sæderis seu testamenti sponsor & mediator existit, Uidendum necessariò, qualenam sit huius nostri Sacerdotis sædus.

14.

Tamet si autem multa in hoc sædere concurrunt, tamen eius pracipua membra sunt : obligatio mutua inter Deum & homines, ac fæderis confirmatio.

15.

Obligatio ex parte Dei est, quod Deus promittit, se propicium fore iniquitatibus nostris, sore Deum nostrum (qui daturus sit leges suas in mentem nostram, & scripturas easdem in cordibus nostris, idque propter Filium, & sacerdotem & hostiam, qui semper viuit ad interpellandum pro nobis) adoptaturum nos in silios, donaturum Spiritu sancto, & tandem in gloriosum Christi regnum nos introducturum.

16.

Obligatio ex parte hominis est, quod homo se vicissim committat sidei Dei, credat in ipsum, expectet bona promissa, ac ipsi suam vitam perpetuò approbare conetur. Hac vita approbatio est conditio cosequens non antecedens. Christus enim consummatus omnibus obtemperantibus sibi satur est autor salutis aterna.

17.

Confirmatio fæderis huius effusione sanguinis Christi nostri sacerdotis facta est: in cuius rei testissicationem & memoriam perpetuam, divinitus in Ecclesia duo Sacrameta ordinata sunt, Baptismus & Cæna Domini.

18.

Duratio sacerdoty Christi typo, testimonio R iiy. dinino & victima prastantia comprobatur.

19.

Typus quidem durationem figurat. Nam secundum ordinem Melchisedech est sacerdos costitutus, qui neg initium dierum, neque vita sinem habens, assimulatus Fiko Dei,manet sacerdos in aternum.

20.

Testimonia Patris typum declarans est hoc: Iurauit Dominus, & non pænitebit eum: Tues sacerdos in aternum, secundum ordinem Melchisedech..

21.

Prastantia victima est, quod semel ingressus Christus in sancta, satisfeceris pro omnibus mundi peccatis, inuenerit q, redemptionem perpetuo duraturam, & nunc appareat vultui Dei pro nobis.

22.

Applicatio preterea sacrifici Christi sit per fidem. Sic enim Paulus docet: Quem Deus constituit propiciatorem per sidem in sanguine eius.

23.

Vt enim nobis ipse Christus ex mera gratia & Philanthropia sua benesicia offert: sta nos vicissim oblatam gratiam cordis brachis, hoc est, side apprehendere & tenere debemus.

Cùm

24.

Cùm autem hanc gratiam fide possidemus, regales sacerdotes constituimur, quibus incumbit, vt iusticia & sanctitate induti hostias offeramus Deo gratas per Christum, mediatorem vnicum. Nam vt ipse nostras coscientias ab operibus mortuis emundat: Ita nos vicissim excusso peccati iugo, Deo viuenti seruire debemus.

25.

Ex ys que hactenus dicta funt, (vt rem in angustius contraham) duas extruam definitiones, vnam sacerdotis Christi, alteram noui Testameti, cuius sponsor est Christus.

26.

Sacerdos itag, summus & verus, est persona vna, Deus & homo Iesus Christus, mundus & purus ab omni peccato, amans hominum, ex decreto Dei Patris proferens Euangelium, offerens seipsum semel pro hominibus, & persoluens 26-1500, & applicans sua merita credentibus in aternam redemptione, pro quibus & interpellat apud Patrem.

27.

Nouum Testametum est pastum Dei cum hominibus, sancitum sanguine Christi, in quo ut Deus promittit se ignosciturum peccatis hominu propter Filium vistima & Mediatorem: Ita homo vicissim sidei Dei se committit, credit in Deu, cum promissione obedientia erga ipsum.

28.

Ex his patet, non solum leuiticos sacerdotes typicos tantum fuisse, verumetiam sacrisegos esse Papistas, qui sum missatscum sacrisicium & histrionicam saltationem mundo obtrudunt, in contumelia Christi sacerdotis, ac si sua vnica & perfettissima victima non fecisset satis pro mudi pecatis. Porrò de veteri & nouo Testamento copiosus dicaminfra. Huc de sacerdotio Christianorum nonnulla adyciam.

## DE SACERDOTIO

CHRISTIANORVM.

#### Sunt'ne Christiani omnes sacerdotes?

Sunt profetto. Nam per communicationem omnis regeneratus aqua & Spiritu, quemadmodu
à Christo Christianus appellatur, ita per eundem
rex & Sacerdos constituitur. Hinc Petrus Christianos regale sacerdotium nuncupat. Per Christum enim habemus ius verbum Dei docedi, seruata cuiusque vocatione. Habemus ius inuocadi
Deum, iuxta illud: Inuoca me in die tribulationis
& c. Item: Quicquid petieritis patrem in nomine
meo, dabit vobis, Habemus praterea ius offeredi
sacrisciu, sed eucharisticon vel laudis. Nam ne-

mo mortalism sacrificium propiciatoriu offerre potest. Is enim honos soli summo Pontifici Christo Domino competit. Christianorum enim sacrificia supra enumerata sunt, capite s. secunda Classis, vbi quinque genera recensui: Spiritum contribulatum, sacrificium institia, sacrificium laudis seu vitulos labiorum confitentium nomini Dei, hostias beneficentia & communionis, & hostiam rationalem propriorum corporum. Micheas interrogat, quid dignum Domino offerret? Huic respondetur: Indicabo tibi, ô homo, quod sit bonum, & quid Dominus requirat abs te, vique facere iudicium & diligere misericorduam, & humilem ambulare coram Deo tuo.

Porrò, quantum ad illos attinet, quos hodie vulgò sacerdotes appellamus, sciendum est, quod triplici nomine ita appelletur. Primum, quia vnà cum aliis Christianis inaugurati sunt Christo, & sacerdotes eatenus rectè vocantur, quatenus verè Christiani sunt. Deinde imitatione populi Israelitici, qui sacerdotes appellarunt eos, qui in ministerio verbi & sacrisciis legis occupati erat, at q, bic honos soli Tribui Leuitica concedebatur. Tertiò placuit sanctis Patribus, Apostoloru successoribus, hoc angusto titulo sacerdotali eos ornare pra aliis, qui verbum Dei docent, administrant Sacramenta, annunciat hominibus, sola Christi sacerdotis summi victima deletu pecca-

tum, mortem & damnationem. Veteres sacerdotes legales animalia obtulerunt. Sed Apostoli & reliqui sacerdotes Christi seu Euangely, homines ipsos mactant, viuúmque sacrificium Deo per Euangelium offerut. Paulus Apostolus hoc sacrificio se functum testatur, cum gentes mactarit gladio Euangely, vt sieret oblatio acceptabilis Deo, sanctificata per Spiritu sanctu, ad Rom. 15,

Caterum, sacrificium Papisticum plane sacrilegium est. non enim institutum est, vt doceat
Christum, & mactet homines Deo gladio Enangely, sed vt immolet Christum pro vinis & mortuis: it a contaminans & conculcans sacrificium
Christi, Qui Christus ideo sacerdotio aterna redemptione inuenta est functus. It a enim cap. 10.
ad Ebraos legimus: Hic aute vnam pro peccatis
offerens hostia in sempiternum, sedet ad dextram
Dei, de catero expectans, donec ponantur inimici
eius scabellum pedum eius: vna oblatione consummanit in sempiternum sanctissicandos, id est,
eos, qui sanctissicatur. Sacrilegi ergo sunt sacerdo
tes Papistici, qui, quod à Christo sacerdote perfectum est in aternu, impudenter iterare audent.

# Sed cur addit Symbolum, Filium eius vnicum?

Cum Christus nominatur Filius Dei,mens no imaginabitur generationem carnalem, sed duinam nam: non temporariam, sed aternam, qua Deus Pater ab aterno Filium genuit. Unde Micheas cap. s. Ex te enim egredietur, qui sit Dominator in I frael, & egressius eius ab initio à diebus aternitatis. Hac vox, Filius, distinguit personam Christi seu aterni hoya persona patris. Debemus igitur certò statuere, quod Christus & vnigenutus & verè Dei filius sit, quod semper fuerit cum Patre, alia tamen persona, quemadmodum

Iohannes cap. 1.testatur.

Quod antem additur, quòd vnicus sit filius Dei, distinctionis causa additur. Nam necesse est hunc Filium ab adoptiuis distinguere. Solus enim Christus est aternus & naturalis Dei Filius, einsdem potentia & essentia cum Patre. Aly autem sunt filij adoptione, nimirum qui credunt in hunc vnicum Filium Dei. Dedit enim potestatem filios Dei fieri omnes, qui credunt in nomen eius. Hic quia filius Dei est potest omnia qua vult, vult autem omnia, qua sunt in salute animarum nostrarum. In hoc ergo vnico Dei filio in omni tentatione harendum est certa siducia. Promisit enim se apud nos futurum, vsque ad consummatione seculi. Fides it aque nostra hunc fructum oberrimum haurire potest in omni affli-Elione. Nihilenim potentius est ad consolandam affuctam conscientiam, quam cogitare, nobis regemet sacerdotem esse Filium Dei, qui hoc titulo

unice oblestatur, ut rex, sacerdos & saluator

ad se confugientium dicatur.

Praterea Christiani hunc Christum agnoscunt suum Dominum, idque potissimum ob duas causas. PRIMVM iure creationis, gubernationis & providentia. Etenim ut creator omnium est, ita Dominus, cuius nos subditos prositemur. Dainde iure redemptionis nos enim suo sanguine redemit, 1. Corinth. 6. 1. Iohan. 1. Rom. 4. Tit. 1. Sed de hac re infra copiosius. Atque in hunc modum tituli, quos Domino tribuit Symbolum, naturam & officium Christi aperte docent.

#### PRIMVS ARTICVLVS DE

Pe de conceptione & natiuitate.

Qui conceptus est de Spiritu sancto natus ex Maria virgine.

In conceptione & nativitate Domini nostri Iesu Christi circumstantias sex potissimum consideremus. Prima quod ab Angelo annunciata sit eius conceptio, 2.quod conceptus sit de Spiritu sancto, 3. quod natus sit de virgine, 4. quod ea virgo suerit desponsata viro, 5. quod ex prosapia Dauid suerit illa virgo, 6.quo tempore natus sit Christus.

DE PRIMA.

PRIMVM igitur ab Angelo annunciatur Domini Domini conceptio, quia summum bonitatis dinina erga homines benesicium est natiuitatis Christi. Voluit igitur Deus id Maria per Angelum
nunciare, vt totus mundus sciat, negocium dininum esse & arduum. Hic Angelus Mariam primum salutat, deinde legationem suam exponit,
tum obiecta carnis diluit, & signo certisicat. Salutatio fauorem Dei Virgini annunciat, vt sciat
se Deo gratam esse, esque placere, 2. legatio exponit, quod sit paritura Dei Filium, mudi saluatorem, 3. obiecta carnis cum diluit, potentia Dei
nobis commendat, vt quantumuis tota rerum
natura cotraria esse videretur, tamen voce Dei,
& signo ei addito, sirmiter nitendum sit. Non
enim impossibilis apud Deum vlla res.

#### DE SECVNDA.

Deinde coceptus est de Spiritu sancto, hoc est, non de substătia, sed operatione & essicacia Spiritus sancti. Ita enim Angelus respondet Virgini: Spiritus sanctus superueniet inte, & virtus Altissimi obumbrabit tibi. Hinc Augustinus: Per gratiam Dei, seu potentiam Dei & operationem Spiritus sancti, de carne Virginis assumtum est, quod verbo est vnitū. Idgideo, si ex virili semine suisset, cum omnibus natis Adam immundus extitisset. Quod autē ex carne natum est, caro; mendacium, & vanitas. I ohan. 3. Nunc autē per Christum oportuit sieri gratiam & veritatem,

non igitur potnit de viro concipi, sed oportuit id siers occulta quadă Dei virtute: Quò omnis peccati purus & sanctus, nos quog purisicaret, & sanctificaret, surus Patri hostia sancta & incontaminata. Deinde de Spiritu sancto conceptus est, ut sciamus, quicquid silius loquitur, esse ipsismam Patris voluntatem. Est enim Spiritus sanctus amor Patris & Fily substantialis. Praterea, quia Spiritus sanctus est spiritus sanctificationis & purisicationis. hic enim ex sanguine, quem purisicauerat, Christi corpus adisticauit & sanctisicauit, ut esse mundum & immune ab omni peccato, ut supra quoque dictum est.

#### DE TERTIA.

Tertia circumstatia est, quod natus sit de Virgine. Hic primum observemus varias hominum in mundum propagationes, que quatuor sunt: Prima solius Adam, qui ex humo creatus est, 2. solius Ena, que ex Ada costa adisicata est, 3. solius Domini Christi, qui ex sanguine virginali, per operationem Spiritus sancti, sine virili semine, natus est, 4. communis. est enim hominum omnium aliorum, qui ex seminis virorum & mulierum coniunctione nascuntur.

Quòd autem ex Virgine nasci debuerit, plures sunt causa. Prima, si susset ex viri & mulieris seminibus coniunctis natus, in peccatis suisset conceptus & natus. Sed decuit eum, qui venit vt

tolleret

tolleret peccatum, absq. peccato esse. Conneniebat igitur, vt nouo quodam modo & concipereturin Virgine, & nascereturex Virgine. Secunda causa vaticinia fuerūt, Gen. 3. Semen mulieris conteret caput serpentis. Gene. 49. Non auferetur sceptrum de Iuda, donec veniat Silo, hoc est, eius, scilicet mulieris, filius. Esa. 7. Ecce virgo pragnans parset filium, & vocabitur nomen esus Emanuel, id est, nobiscum Deus, θεάνθεωπ 🔾 🌣 Saluator. Nam ide hoc nomen valet, quod I esus. quemadmodum ex supra dictis manifestum est. Tertia causa, vt esset signum spiritualis regenerationis que non ex voluntate carnis, neg, ex voluntate viri, sed ex Deo est, Iohan. 1. Vnde Augustinus: Oportebat caput nostrum insigni miraculo secundum corpus nasci de virgine, vt signisicaret sua membra de virgine Ecclesia secundum Spiritum nascitura.

#### DE QVARTA.

QVARTA circumstantia est, quod virgo mater Domini suerit viro desponsata, idque ob quatuor causas potissimum factum est. Prima, vi hac ratione commendaretur dignitas matrimony, 2. vi consuleretur pudicitia, fama & vita Virginis, 3. vi Ioseph esset custos Virginis, & Pueri nutricius. 4. ne hostes haberent quod obycerent Christianis, ac dicerent illorum Christum illegitimum esse.

QVINTA circumstantia, quodex prosapia Danid sucrit Virgo orta, id duabus cansis enenisse videtur. Prima propter oracula. Fuit enim pradictum, vt nasceretur de prosapia Danid, id quod notissimum suit, non solum ipsis Scribis ac Pharisis, sed toti populo Indaico, & externis principibus, qui praerant isti populo. Fuit enim primu Abraba promissus, deinde, quod ex tribu Indae set oriundus. I um inratus est Danid, Psal. 132. Iuranit Dominus Danid veritatem, & no sinstrureum, De fructu ventris tui ponam super sedem tuam. Secunda, vt magis consirmaretur, hunc esse Messiam, quem ex Abraba Danidis filumbis oracula legis & Prophetarum tăto tempore antea promiscrant.

DE SEXTA.

SEXTA circumstantia est temporis, quo natus est Christus: in quo primum oracula sunt obseruada. Est enim natus regnante Augusto, Luc. 2.V nde prophetia Iacob certificatur, qui Gen. 49. sta pradixerat: No auseretur sceptrum de Iuda, & dux de semore eius, donec veniat Silo. Huc hebdomada Danielis pertinent: V nde hac temporis circumstantia convincit, hunc Filium virginis vere esse Christum. Nam eo tempore est natus, quo dictum erat.

Confirmatur igitur binc fides in Christum ve-

rum Messiam, & consutantur Indei, qui excacati ob suam malitiam adbuc Christum expectant,

quem ferant fore monarcham mundi.

Ha sex circumstantia, de quibus breussime dixi, in hoc articulo diligenter sunt consideranda. Plurimum enim saciunt, tum ad historiam rectè intelligendam, tum ad siduciam concipiendam in hunc Filium, & souendam.

Porrò Christus Dominus veniens in huc mundum, respectum habuit ad quatuor potissimum. Primum ad Patris voluntatem, cui obediendum suit, 2.ad scripturas certisicandas & consirmandas, 3.ad genus humanum, quod sua victima erat liberaturus, 4.ad diabolum, ad quem superadum venit. Christus enim apparuit (vt inquit Iohannes) vt destrueret opera diaboli.

#### SECVNDA PARS DE HVMA-NITATE CHRISTI, NEMPE DE passione & morte.

Hac pars historia Christi maxime admirandum opus continet, de passione & morte Domini nostri Iesu Christi, qui passus & mortuus est propter peccatanostra, quemadmodum plurima testimonia veteris & noni Testamenti ostendunt. Ipsius enim passio & mors sacrisicium propiciatorium est, quo Deus propiciatus, id est, pius & clemens redditur ys, pro quibus sacrisicium peraElumest. Vt autem doctrinam dominica passionis distinctius tencamus, primum dicam de sacrisicio propiciatorio, quid sit, & quot ad illudrequiratur. Deinde causas passionis dominica breuiter attingum. Tertio, de effectibus nonnulla adiungam. Quarto antithesin adiyciam. Postremo
veram meditanda dominica passionis rationem
exponam.

Quid est Sacrificium propiciatorium, & quæ ad illud requiruntur?

Sacrificium propiciatorium est opus placans iram Des pro alus, & satisfactorium pro culpa & pæna aterna. Sic enim inquit Dominus, Ioh. 17. Pro is sanctifico meipsum, ut sint & ipsi san-Elificati in aternum. Deinde coftat ex feripturis, proprium suisse officium Christi seipsim offerre, sicut dicit Scriptura, ipsum unica oblatione sandificasse suos. Item, semel apparaisse per oblationem sus. Hinc & quid sit sacrificium propiciatorium, & quod vnicum sit, nempe Iesu Christi, apertissime colligitur. Porro ad huius sacrifici perfellionem quing, requirunt ur, primum, Deus, cui offerendum est, 2. sacerdos, qui offert, 3. res qua offertur, 4. res, pro qua offertur, 5. fædus sen testamentum. Est enim omnis sacerdos sponfor fæder:s alicuius. Hinc Felius Dei est sacerdos, qui seipsum obenlit Deo Patri pro genere humano liberando ab aterna morte.

#### Quæ sunt causæ passionis Domini?

Obiectum mouens, Agonatagntinov, quod vocant, fuit calamitas humani generu, & tyrannis
diaboli in genus humanum. Impellens causa interna, suit amor Dei Patris erga suam creatură.
Sic enim inquit Dominus, Iohan. 3. Sic Deus dilexit mudum, vt Filium suum vnigenitu daret.
Obsequens causa, suit ipse Filius Dei, qui, vt inquit Paulus, vsg. ad mortem crucis obediens suit
Patri. Instrumenta suerunt diabolus, Scriba &
Pharisei, Pilatus & carnisices ipsi. Formalia
causa suit ipsa passio, qua petenda est ex historia Euangelica, qua distingui potest in quinque actus seu membra, qua his versibus continentur:

Hortus, Pontifices, Reges, Crux at á, sepulcrum, Historia passi membra notanda Dei.

Harum singula membra plures habet articulos, de quibus Euangelica historia consulenda est. Finales verò ha sunt. Prima, vt glorisicetur. Deus ob insticiam & misericordiam. Secuda, vt saluetur genus humanii, quod peccato perditum suit, quando hunc sacerdotem side apprehenderit. Tertia, vt destrueret (hristus opera diaboli sua morte. In hoc enim apparuit (vt inquit I ohanes) vt destruat opera diaboli. Has causas omnes miro compendio complettitur Dominus, Iohan. 3. vbi ita inquit: Sic Deus dilexit mundum, vt Filium suum vnigenitum daret, vt omnis qui credit in ipsum, non pereat, sed habeat vitam aternam.

Qui sunt effectus passionis Domini?

De ijs tantū effectibus breuiter attingam, qui ad humană redemptione pertinent, de quibus extant sanctorum Patrum brenes sententia, quibus summam fructus Dominica passionis complexi sunt, qualis hac est: Christus passione sua vicit diabolum,quem liganit, Infernu,quem spolianit, Mortem, quam superanit, Mundum, quem contemsit, Supplicium, quod detulst, Cœlum, quodapernit. Et Augustinus: Per Redemptoris nostri morte de tenebris ad lucem, de morte ad vitam, de corruptione ad incorruptionem, de exilio ad patriam, de luctu ad gaudin, de terris ad cœleste regnum vocati sumus.Huinsmodi quam plurima sanctorum Patrum sententia de fructu passionis Dominica passim legătur: Sed ego breuiter quosdam effectus colligam, ac eos númeris distinguam memoria gratia, additis testimoniys ex sacra Scriptura.

Primus, Deo prastita est obedientia, Philip: 2. Humilianit semetipsum, factus obediens vsg. ad

mortem, mortem antem crucis.

Secudus, diabolus victus. In hoc, inquit I ohannes, apparuit Filius Dei, ve destrueret opera diaboli.

Tertius,

Tertisu, bomo à peccato saluatus est & instificatus, Ecce, inquit Iobannes, agnus Dei, qui tollit peccata mundi. 2. Cor. 5. Eum, qui non nonit peccatum, fecit peccatum, ut nos sieremus insti-

cia Dei in ipfo.

Quartus, aquatio Indaorum & gentium, abolitzi inimicitia per mortem Christi. Ad Ephe. 2. Ipse enim est pax nostra, qui secit vtrag, vnu, & interstitium maceria soluens, inimicitiais per carnem suam legem mandatorum in decretis aboles, ut duos conderet in semetipsum in vnum nonum hominem saciens, ut reconciliaret ambos in vno corpore Deo per crucem.

Quintus, mors abolita est, Ofea 13. Ero mors tua ô mors &c. morfus tuus ero inferne. Vita Christi (inquit Bernardus) viuends mihi regula extitit, mors à morte redemtio. Breniter: Christi hostia est Magor, quo Deus placatus, homo redetus, diabolus victus, omnia in ecolo & in terra v-

ni capiti Christo subietta sunt, Ephe. 2.

Cum hoc sacrificio & passione pugnat, quicquid homines mali excogitant pro satisfactione peccati, cuius generis funt, susticia operum, Missa, Indulgentia, Innocationes Sanctorum, sictum Purgatoriu, & huiusmo di alia nuga, quas excogitanerunt Monachi, in contumelia crucis Christi. Nam si Christus, vt Esaias inquit, vulneratus est propter peccata nostra, sequitur, omnia illa

334,

ex diametro puguare cum passione Domini, quibus volut homines placatum sibi Deum reddere. Nec potest maior contumelia Filio Dei sieri, qua vlli rei, praterquam ipsuu passioni & morti, tribuere redemtionis benesiciu. Nec est vllum idololatrie genus maius, qua hominis operibus tribuere satisfactionis gloriam, quod tamen totum Papisticum regnum ex instinctu diaboli facit.

In quibus rebus confishe vera Dominica passionis meditatio?

Meditatio Dominica passionis villis ad sex

capita referri potest.

Primum veniat nobis in metem, quantam necesse sit ir am Dei suisse ob peccatum, que non poterat placari, niss morte vuigeniti Fily Dei.

Secundo cogstandum, quam immensa & impernestigabilis sucrit misericordia Dei Patris, qui potius voluit Filium sussinere turpissimam mortem, quam genui humanum à se conditum, perdere. Hac misericordia multis in locis sacra, Scriptura commendatur.

- Tertio cogitandum est etiam de summo & inenarrabili amore Filiy Dei erga genus bumanum, volentis in se derinare iram Patris, ac sustinere to m ignominiosam morte, idg, pro ingratissimis hominibus.

Quartò de applicatione Dominica passionis cogitandum est. Nisi enim nobis side applicetur, inanis inanis quadam historia noticia manebit. Quare fide statuendum est, ipsum Deum pro T E mortem subisse, quod cum feceris, passionis dominica factus es particeps, vsque adeo, ut tota obedientia Christitua sit insticia, qua vestitus non amplius ut peccator, sed tanquam instus in cospectu Dei appareas, Roma. s. Unde Bernardus: De remissione quidem peccatorum validissimum teneo argumentum, dominicam passionem. Vox quidem sanguinis eius valet plus, quam sanguinis edes Abel, clamans in cordibus electorum remissionem peccatorum. Traditus est enim propter peccata nostra. Nec dubito, quin potetior & essior si mors ilius in bonum, quam peccata nostra in malum,

Quinto admonebit nos passio Domini sortia piorum in hoc mundo. Quemadmodum emm. Christus est passus, ita vult & reliquos pios, pati, vt sint conformes imaginis Filip Dei. Ideo enim compatimur, vt vna cum illo glorisicemur. Rom.6.

Sextò admonebit nos passio Domini, vitain posterum recte formade, vtg, caucamus, ne rur-sus volentes Deum peccatis nostris offendamus, De hoc membro vide Rom. 6. Hinc enim sumit Paulus argumentum exhortatorium ad piam & honestam vitam.

### TERTIA PARS DE HVMA-

NITATE CHRISTI, NEMPE de sepultura & descensu ad inferos.

Typus sepultura Christi suit dies Sabbati, id est, quietis, unde prophetia Danidis: Et caro mea requiescet in spe. Esa. 11. Et erit sepulcrum eius gloriosum. In horto sepultum ideo santti Patres dicunt, quia prius homo in horto mortum est.

Sed cur sepultus fuit?

PRIMVM ad oftendendum, quod fere fuit mortuus. 2: vt iter nobis preberet à sepulcro ad vitam. 3: vt nos spiritualiter mortui peccato, nuc quiescamu à peccato, & desideria peccati non faciamus. Sepulti (inquit Paulus) sumui cum ipso per baptisma in mortem, vt quemadnodum ipso excitatus est à mortuis per gloriam Patris, ita & nonitate vita ambulemus.

Sed cur oportuit Dominum ad inferos descendere?

Quemadmodum (hristus mortuus est, ne nos eterna morte moriamur:ita etiamad inferos descendit, ne nos inferorum potestati subiciamur.

An non Christi corpus iacuit in sepul-

An no animam commendauerat Patri?
Quomodo ergo fuit apud inferos?
Augustinus respondet: Totus Filius suit apud
Pa-

Patrem, totus in vtero virginis, totus in cœlo, totus in terra, totus in cruce, & totus in inferno. Atfi quis dixerit, secundum animam & non secundum corpus Dominum descedisse ad inferos, ipsius sentetiam nequaquam improbo, neg refert scire magnopere, quomodo ad inferos descenderit, modo vera side teneatur, ipsum ab inferorum potestate nos liberasse.

#### QVARTA PARS DE HVMANI-

TATE CHRISTI, NEMPE DE resurressione ipsus.

Hac quarta pars est de resurrectione: qua est ipsius victoria & triumphus super mortem & infernum. Nam hic Dominus se verum Deu esse declarat. 1. Virtute enim dinina surrexit. 2. hac resurrectione mernit à suo Patre, vt omnia sibi sint subiolita, in cœlo & in terra. Breniter, declarat se sua resurrectione esse benedictum illud semen, quod contriturum erat caput serpentis, hoc est, aboliturum regnum Diaboli.

Sed quid commodi nobis ex Christi resurrectione accedit?

Mernit Christus nobis sua gloriosa resurre-Etione, dummodo in eum credamus, aternamiusticiam & aternam salutem. Vt enim obedientia & morte sua pro peccationestris satisfect: Ita sua resurrectione instissicationem & vitam aternam acquisinit credentibus. Quemadmodu Paulus

miro compendio complexus est: Mortuus est pra peccatic nostris, & resurrexit propter instificationem nostri, nimirum vt nobis suam insticiam impertiret. Deinde habemus fædus bona coscientia erga Deum per resurrettionem Christi.Tertiò, Christi resurrectio nos admonebit, ve resurgamus non folium in extremo indicio (est enim resurrectio Christi nostra resurrectionis certisfinum testimonium) verum etiam in boc mundo. Nam vt morientis, sic & resurgentis Christi mebra debemus esse. Quartò, resurrettio Christi merito admonere deberet omnes Christianos intime cuiusdam amoris & fraternitatis erga se innicem. Namita inssit Christus resurgens nunoiari discipulis suis : Ascendo ad Patrem meum, & ad Patrem vestrum, ad Deum meum, & ad Deum vestrum. Aut si apertins placet Primmo oft donum quo instificamur. 2. est virtus, qua in nos credentes transfundstur, ut possimus à vitiis resurgere. 3. exemplum est & symbolum nonitatio vite. 4. est cansa nostre resurrectionis, einsdémque pigum.

QVINTA PARS DE HVMA-

Ascensione in colum, & sessione ad dexteram Patris.

In hac parte duo sunt potissimum observanda. Primum mandatum Christi dicentis: Euntes in munin mundum universum, & pradicate Enangelium. Anteaintra pomeria terra Palestina docebatur manifeste verbum Dei: Nunc inbet nos exire in omnem terra, Qua voce declarat suano mortem, resurrectionem & ascensionem efficacem esse in omnibus partibus & angulis mundi: non quibusdă generosis hominibus, sed promiscue omnibus suam gratiam offeres. Dicit enim: Proclamate. Quibus? Omni creatura, contra tentationem de particularitate, de pradestinatione, & de indignitate nostra. Quid? Enangelium, hoc est, nonum nuncium, videlicet, quod Christus victor & triumphator offerat omnibus credentibus remissionem peccatorum. Ita enim additur in mandato Domini: Qui crediderit & baptizatus fuerit, faluus erit, &c.

Alterum hoc loco observandum est, vt ipsa Christi ascensio recte à nobis astimetur. His semel ascendens in cœlum, adeptus est nobis & sibi in perpetuum ius & dignitatem manssonis cœlestis. Hus Psal. 10. Hus dictum Pauli pertinet ad Ephes. 4. Ascendit, vt omnia impleret: non vt abesset, sed vt prasenti virtute repleret cœlum & terram: vt esset nobiscum, iuxta verbum & promissione suam, vsque ad cosummationem seculi. Eleuatus enim supra cœlos, sparsit suas virtutes & bonitatis sua radios vltra & supra omnes sines terra: & aperuit nobis viam in cœlum,

quaper Ada delictum & nostrum occlusa erat.

Quod autem Symbolum adijcit, Christum
sedere ad dextram Patris, significat ipsim regnum ita stabilitum esse, vt frustra se illi opponat
omnes inferorum porta. Deinde vt habeamus
apud Patrem prasentem aduocatum, quemadmodum Iohannes inquit 1. Iohan. 1

Verum vt breuiter totam rem coplectar, Spiritus sancti concione de gloriosa Christi in cœlum ascensione adisciam. Ita enim Danid & Paulus ex Spiritu concionantur, Pfal.68. & Ephef.4. Ascendit in altum, captina duxit captinitatem, dat dona hominibus. In bac concione tria funt. Primutestimomu ascensionis Christi, 2. descriptio triuphi. Ipse enim ut victor captinum ducit Diabolum,infernum & Mortem, 3.liberalitas ipsius ac beneficetia erga homines, & potissimum, erga Ecclesia, cui largitur Spiritu suum, & alia dona, quibus Ecclesia in boc mundo consernatur. Porrò, vsus buius partis est, vt nos bic in terra versantes, cogitemus connersatione nostram seu politiam debere esse in cœlo: Unde expectemus renersuru esse enm, qui ascendit, vt indicet omnem carnem: quemadmodum sequents parte dicetur.

#### SEXTA PARS DE HVMANI-

TATE CHRISTI, NIMIRVM DE aduentu eius ad iudicium.

Hac pars horreda est quidem impiis & Christi hostisti hostibus: Christianis vero summe delectabilis, & in omni angustia veluti sacra ancora est. Nam cum audit pius oppressus in hoc mudo variis calamitatibus, indicium extremu penes eum esse qui dixit : Venite ad me omnes, qui laboratis & oneratiestis, & ego refocillabo vos: Item, Qui credit m Filium, non gustabit mortem in aternum: concipit spem & fiduciam, se aliquando cum summa gloria liberatum iri ab omnibus angustiis. Quomodo enim clementissimus Princeps perderet populum suum? Quomodo membra, sua morte sibi adiuncta, caput dissiparet? Quomodo suos clientes aduocatus condemnaret? Quomodo Iesus non saluaret? Quomodo is, qui sanguine suo precioso, in patibulo crucis effuso,nos sibi asseruit, nunc in extremo periculo desereret? cum bic Christus rex & pontifex noster inreinrando promiserit, se sernaturum omnes,qui ad se confugiunt,quantumuis enormibus peccatis obnoxy fuerint.

Haltenus de naturis, de persona & officio Christi dictum est. Vnde tota salutis nostra summa ac singula eius partes dependent. Quare camendum est, ne vel minimam partem salutis nostra alsò derinemus. Si enim salus quaritur, ipso nomine docemur, penes eum esse omnem salutem: Si alsa qualsbet dona quaruntur, in ipso vncto rege & sacerdote nostro reperientur, qui

fodens ad dexteram Patris, dat dona hominibus: Sifortitudo, in eus dominio quaratur: Si puritas, in eius conceptione: Si indulgentia, in eius humanuate, qua factus est nobis per omnia similit, excepto peccato, vt condolescere disceret infirminitibus nostris: Si redemptio queratur, in eius passione sita est: Si absolutio, in eins damnatione: Si maledictionis remissio, in eins cruce est: Si sanctificatio in eius sacrificio : Si purgatio, in eius sanguine est: Simortificatio carnis, in eius sepulcro: Si vita nouitas, in eius resurrectione: Si immortalisas, in eadem : Si haredisas regni calestis, in cœli ingressu: Si prasidium, si securitas, si bono. rum omnium copia & affluentia quaratur, in eius regno innenientur: Si secura iudicij expe-Chatio, in potestate indicandi illi tradita est. Denique in ipso thesauri omne genus bonorum cum sint, inde ad satietatem hauriantur, non aliunde. Nam que une Christo non contenti feruntur huc asque illuc in spes varius, certam viam non tenent, sed exciderunt salute.

#### TERTIVM MEMBRVM

SYMBOLI.

Credo in Spiritum sanctum.

T amet si m primo prima Classis capite de Spivitu sancto dictum est, hic tamen verba Symboli explicanda sunt. Hac verba Symboli tria nobis suggerunt cogitanda. Primum, Quis, qualisque sit Spi-

sit Spiritus sanctus.2. Quale sit oins officium. 3. Qualis sides in Spiritum sanctum requiratur.

Quis igitur qualifque est Spiritus sanctus? Spiritus sanctus est einsdem essentia cum Patre & Filio, sed distincta virosacus, id est, persona ab utroque Patre & Filio procedens, purificator, cum utroque simulest adorandus. Soli enim Deo tribuendus est divinus cultus, qualis est sides. Hic cultus inxta verba Symbols Spiritui sancto tribuendus est, proinde Spiritus sanctus vere est Deus. Alia qua buc pertinent ad declarationem divinitatis Spiritus sancti, petantur ex Sym-

bolo Atbanafy.

Quale est officium Spiritus santii? In hac vnica voce santitatis comprehenditur tanquam in
genere. Nam idcirco Spiritus dicitur, quia quicquid est gratia Dei, id consequimur, si per Spiritum santium communicatur nobis. V erum quia
hoc in genere quodamodo dictum obscurius est,
speciatum seu per partes, quomodo per hunc Spiritum Dei santissicemur, ostedam. Multis enim
nominibus santistatem nobis irmertit. Primum,
quia est clauis the saurorum ca. sium. Is enim
illuminat at immentis nostra, vt mysteria sidei
intelligere valeamus, que procul posita sunt à rationis captu. Animalis enim homo (vt inquit
Paulus) non capit ea, que sunt Spiritus Dei. Et
Dominus dicit: V bi Paracletus venerit, ducet

vos in omnem verstatem, 2. Quia est arrabo promissionis, ad Ephes. 1. Est enm nobis tanquam. arra,quam nobis donamerat in certitudinem futura hareditatis. 3. Quia est signaculă, quo certitudo dininarum promissionum nostris mentibus obsignatur.4. Quia est Magister veritatis, ducens nos in omnem veritatene, purgantem mentes nostras ab ignorantia. 5. Quia est autor lucis, expellentis tenebras per peccatum innectas. 6. Quia est fons supientia & intelligentia. 7. Quia est aqua repurvans nos à prophanis sordibus, in fancta Dei templa nos confecrans, atq ut germina insticie proferamus facundas. S. Quia oleum & unclio est, quo nobis verum vitavigorem effundit. y. Quia ignis est, excoquens & expurgans nostra conscientia vicia, incendit corda nostra amore insticie, vi aduersus carnem indesinenter pugnemus. Hac alsaque huinsmodi Spiritus santti officia in Ecclesia elegantissime describuntur in hymno: Veni creator Spiritus.

Qualis fides in Spiritum fanctum requiritur?
Frides in Spiritum fanctum tria completti debet.
Primum agnoscet, Spiritum sanctum tertiam in
divinitate personam esse aqualem & consubstantialem Filio & Patri, quemadmodum describitur in smbolo Athanasy. Deinde officium Spirit is sancti intuebitur sides. Postremo in eius bonitate niti & acquiscere debebit, canebitque ne
impuri-

impuritate. & fæditata Spiritum fantlum contriftet & expellat homo.

#### QVARTVM MEMBRVM

SYMBOLX.

Sanctam Ecclesiam Catholicam, Sanctorum communionem , remisionem peccatorum Carnis resurrectionem, & vitam æternam.

Hoc quartum membrum Symboli docet de effectu totius Trinitatis, & fide accipiente oblatabeneficia. Huctenus enim Symbolum de causa efficience & materia nostra salutis disseruis: Nunc autem, quo illa omnia beneficia trinitatis, misericordia Patris, victima Fily, sanctificatio Spiritus sancti pertineant, aducis. Nam hac omnia beneficia ad Ecclesiam pertinent, quam donatam remissione peccatorum in extremo die excitabit, ac eterna glora ornabit. Dividitur autem hac Symbols membrum in quinque articulos, quos ordine declarabo.

#### PRIMVS ARTICVLVS

nempe de Ecclefia,

Tametsi suprà quedam de Ecclesia dixi, tamen hic Symboli verbabreuiter sunt explicanda In Symbolo Apostolico & Athanasy quatuor potissimum huius sancta Ecclesia conditiones numerantur. Prima, quod sit una, secunda, quod sit sancta. tertia; quod sit casbolica. quarta, quod

sit firma.

Vna ideo dicitur & credenda est, quia vt vnicum Pontisicem Iesum Christum agnoscit, ita vnicam regulam religionis, qua consistit in vera side, spe & caritate, habet. Hanc Ecclesia vnita, tem conservat vnus Spiritus per verbum & Sa, cramenta: quo totum ministerium verbi reserendum est.

Santia credenda est: Primum quia sanguine Christipurgata est, iuxta illud. 1. Iohan. 1. Et
sanguis Iesu (hristi emundat nos ab omni iniquitate nostra. 2. Quia spirituali unctione Ecclesia
membra, hoc est, omnes credentes uncti sunt, ut
sint (hristiani, hoc est, reges & sacerdotes. Nam
Christius omnibus in secredentibus tribuit honorem spiritualium regum & sacerdotum. 3.
Quia ipsa sancta Trinitas habitat in Ecclesia,
quemadmodum Christus ipse testaturin concione post cænam ultimam: Qui diligit me, &
madatamea sernat, ad eum veniemus, & mansionem apud eum faciemus. 4. I nuocatione sanctissicatur Ecclesia.

Praterea Catholisa, hoc est, universalis est crededa. Primii ratione loci. Non est enim Ecclesia alligata certo loco, certis regnis, certis provimciis. Sed universalis seu Catholica dicitur, quia sparsa est per totum mundum. Sic enim Matthei ultimo

vitimo dicitur: Euntes in mundum vninerfum. Quare Papistaru error refutatur, qui Ecclesia Roma alligant, tanquam ibi effet sedes vera Ecclesie. 2. Coditione homini Ecclesia dicitur Catholica. Nullus enim reiscitur à cœtu Ecclesia, fine dominus fine feruns sit, sine masculus, sine fæmina. V nde destruitur error Indaoru, qui putant Ecclesia solam pertinore ad semen Abraha carnale. 3. Ratione temporis dicitur Catholica Ecclesia. Non enim durabit in mundo ad aliquot centenos annos, vt somniant Anabaptista de vor tus baresis: sed durabit perperuò in mundo, inicta promissione Christi: Ego ero vobiscum vsg. ad consummatione seculi. Hoc ipsum docet Pontisicatus Christi,qui perpetuns est. 4. ratione doctrine Catholica appellatur Ecclesia. nam in ipsa Ecclesia vninersaliter eadem doctrina, eadem religio perpetuo manet. Id est enim Catholicum, quod vbig, semper & ab omnibus creditum est.

Postremo credenda est sirma Ecclesia, vude sides nostra integrum (vt ita dicam) mare divinarum consolationum in omnibus tentationibus baurire potest. Hec sides sustentat trepidantem conscietiam. Pia mens cotra imbecillitatem carnis, contra rabiem diaboli, contra furorem mundi, cosolabitur se sirmitudine huius Ecclesia, qua v sque adeo sirma est, vt nulla vis aduersus eam pranalere possit. Porta inferorum (inquit Domi-

nus) non pranalebunt adnersus eam, ac si dicat:
Bellabunt adnersus Ecclesiam inferorus porestates, sed nequaquam adnersus ipsam prenalebunt
ant expugnabus. Ipsa enum Ecclesia victorix erit
per sidem: Qua sides victoria est mundi.
S E C V N D V S A R T I C V E V S

COMMUNIONE Sanctorum.

Sanctorum communio est aqualis participatio omnium Enangelicarum promissionum. Sicut ommin omnibus est vuis Christus, uquale precium & meritu redemptionis & falutie: Itaomnibus una & eade reconciliatio, redemptio, inficia, sandificatio, vita & saliu. Paulus ad Ephe.4. bine extruit exhortationem ad mut nam animorum concordia. Quid enim magis connenis, quam vt illi fe prosequantur amore & beneuclentia, quibus tantus the fauriu colostium bonorum exiftit , prasertim cum sint einsdem coelestis Patris filij deletti, & einfdem corporis membra, & ad eandem beatstudinem vocentur? Pertinet & boc ad communia Ecclesia bona, quod credentes mutuis precibus sublenentur, quarum nequaquam sunt participes, qui ecclesiam deserunt.

# TERTIVS ARTICVLVS QVAR-

missione peccatorum.

Remissio peccatorum est pracipuum ornamentum mentum Ecclesia, quo donatur à suo sponso Christo. Nam somma propria instissicationis Ecclesia, & singulorum membrorum in Ecclesia, hic exprintium, qua est remissio pecçatorum & imputatio insticia Christi, & acceptatio persona credentis gratis propter Christum.

Sunt autem his tria consideranda. Primum, quidDeus in homine innent ante instissicationem.

2. Quomodo Deus peccatum tollis. 3. Qua ratione homo remissionis peccatorum sit particeps.

Quid ergo innenit? Peccatum, iram Des, maledictionem, tyranidem diaboli, rebellionem multiplicem, breuiter, meritum aterna mortis. Vnde nulla nostra dignitas esse apparet, qua mereri poterit fauorem Dei, aut tanti peccati remissionem. Omnes enim aberrauimus, nec est unus inuentus mundu à peccato inter filios hominum, nec quis-

quam debitum honorem Deo exhibuit.

Quomodo Deus tollit peccatum? Tollit remittendo, id est, condonando pænam commeritam, & largiendo insticiam alienam, nempe Christi. Quemadmodum per vnius inobedientiam totus mudus obnoxius est ira Dei, ita per obedietia
& insticiam vnius Iesu Christi multi constituentur insti. Sic enim Paulus multis in locis docet, 2.
ad Corinth. s. ita inquiens: Eum, qui non nouit
peccatum, secit peccatum, ut nos sieremus insticia
Dei in ipso. Proinde insticia Christiana, qua reTiij.

missionem peccatorum obtinet apud Deuminibil aliud est, quam insticia & obedientia Christi, im-

putata credentibus.

Quaratione remissionis peccatorum sir homo particeps? Fide. Sic enim Symbolum habet: Crido remissionem peccatorum: sidest, certo certius mihi persuadeo, remissionem peccatorum mihi comingere propter victimam Christi. Est á, hoc dictim Symbolis multis erroribus de instissicatione opponendum: nempe Turcorum, sudabrum, Papistarum, Hypocritarum, at a, adeo omnium, qui non sola victima Christi instissicari homines credentes existimant. Deinde quisque exerceat hoc dictima quotidiana praxi, ut magis ac magis dulces cat sibi tam latum Euangelium. Huc pertinent tanqua ad scopum totum verbi ministerium. Huc pertinent Sacramenta: qua omnia eò referatur, vit hac Symboli pars radices agat in cordibus nostris.

#### QVARTVS ARTICVLVS QVAR-TI MEMBRI, NEMPE DE carnis refurrectione.

Huius partis explicationem habes copiosissimam 1.ad Cor. 15. vbi Paulus disserit multis & validis argumentis de hoc articulo, & vana esse ostendit omina, qua in scripturis traduntur, niss futura esse resurrectio: qua est fructus resurrectionis Christi. In hoc articulo primum est consideranda

deranda resurgentium codis.o: Deinde v su sides

refurrectsomis.

Conditio corum, qui resurgent in universum est quadruplex. Prima, quod cisdem corporibus resurgamus. itu enim Paulus docet 1.ad Corinth. 15. Item ad Philip. 3. Item, Iob cap. 19. Secunda conditio est, quod corpora resurgentium sint incorruptibilia: bonorum quidem in gloria, malorum vero in poena, 1.ad Cor. 15. Tertia conditio est, quod boni est malcresurgent cum integritate omnium partium corporis: ut in citato loco Panlus testatur. Quarta conditio est, quòd resurgentes nunquam sint rursus mòrituri.

Porrò, quantam ad bonos attinet; quadruplex rursus erit resurgentium coditio. Prima claritai. Math. 12. Setuda impassibilitas, i. Cor. i. s. Tettia agilitas, Sapien. 4. Fulgebuna insti, Griaquam scintilla in arundineto discurrent. Quarta, subtilitas Seminatur corpui, inquit Paulus, animale, surget corpus spirituale: non quod omnino sit spiritus, sed quia per omnia Spiritus subiciatur. Caterum, quantum ad malos attinet, resurge.

tium conditio totraria erut conditioni beatorum.
V sus praterea sidei resurrettionis in bis consistit. Primum consolabitur nos hec sides in calamitatibus & iniurys, quibus obnoxium est hoc
corpus, dum vinimus. Secundo, hac sides mitigabit tristitias, quas de morenis concipimus. Tertio

Minuet timorato martis, dum credimas meliore vitim post hanc mortem sequeturam, ad Ebraos 2. Vs per mortem destrueret enm, qui habeat mortis imperiu, id est, diabolum, & liberaret eos, qui per timorem mortis per totam vitam obnoxiy erant servituti. Quarto, sides hac reddit nos solicitos & alacres ad benè operandum, & benè merindum de ijs, cum quibus nobis sutura est perpedua societas in aterna vita. Quinto, hac sides restade nos à mala, ve contaminemus nobilissimam animam, & carpus sanguine Christic esfectatum, quod corpus in illa perpetua santitate vinet, conversabitur cu Deo, Angelia, Patriarchis, adeog, comibus qui bina directa ad Daum mente discefferint.

# QVINTUS ARTICVLUS QVAR-

TI MEMBRI, NEMPE DE

Alicarticular additur, ot significet nos resurnisturos, no ad calamitates ant momentaneas fortunus sed ad perpernam beatitudinem. Quia autem Symbolum diserte meminit aterna vita, siquiscat aliam vitum propositam esse credentibus, quam qua temporis internallis aut diuturnitate interrumpitur.

Porrò Theologi ex Scriptura tria vita discrimina faciunt, vi Prima sit vita natura, qua boni G mali promiscuè in hoc mudo viuunt. Secunda vita vine ficurain, qua foli fily Doi in spiritualis regno Christino bocomundo vinunt. Renta vita singloria, de qua bic articulus Symbols intelligedus est, qua vinent in aternum, qui credentes binc discedunt.

Ad eundem modum secundum Scripturas triplicem effe martem accipimus. Prima eft, quamorimur peccatio & Deo vinimus. Beataprofetto mors, qua culpa refuga Domino debita a mortali nos separat, immortali nos confecrat, Aliamors est vite excessus qua mortuni est Patriarcha Abraham, Danid & aly plurimi, & sepulti sunt cum patribus fais . Hacmers definiture fo di folutio corporis & anime: videlicet, cum anima nexu corporis liberatur. Textes mort est, qua corpus & anima morsuntar, non ve non featians, fed ut consuncta perpense panis addicentur, & hac atematours vocatur. Roffina & alsa diferimina vita & mortis assignario. Sad bac pracipua sunt. DE PRIMO.

Núnc toim Symbolum contraham in compedium.
Núnc toim Symbolum contraham in compedium.
C R E D O in Deum Patrom, qui me creanis.
Credoin lesum Christum, qui hamo factuu, sua vielima ad Patris iussum me redemir. Credo in Spiritum sanctum, qui me benesiciorum Christi participem reddit, vit asscriptus catui sanctorium, &
donatus remissione peccatorum, tandem à morte

refurgam ad vitam aternam: ad quam vitam nos perducat victor mortis, Dominus noster Iesus Christus, Dem benedictus in secula, Amen.

# ORATIO.

Via proprium opus Ecclesia est Oratio, oportune hoc loco de illa dicendum videtur. Id autem vidistincte & methodice siat, quinque ordine nobis sunt explicanda.

2. Quenam in omni oratione necessariò sins

spectanda.

2. Quid & quotuplex sit oratio.

Greumstantia orationis externa, temporis, loci, modi, gestus que corporis.

4 Obietliones quadam diluenda.

Methodus seu regula enarrandi Orationem Dominicam, cum eiusdem succun-Eta declaratione.

#### DE PRIMO.

In omni oratione quing, necessariò sunt spectăda. A. Affectus oratis. 2. Causa orationis. 3. Quis orandus. 4. Quo mediante sit orandum. 5. Quid orandum. Hac uno velut intuitu contemplanda sunt: Qua memoria gratia hoc qualicung, versu complector:

Affectus, Cansa, Quis, Per Quem, Quidque

petendum.

Affectus

Affectus itag orantis buinsmodi esse dobet, 1.vt exuat omnem cogitationem gloria propria.

2.vt certa side ad oradum incendatur animus. 3
vt.verè inopiam suam sentiat. 4.vt in vera pænitentia se cora Domino prosternat. Nam qui vel tumet cogitatione propria gloria, vel side vacat, vel no sentit suam inopiam, vel de seria pænitentia non cogitat, nequaquam inuocat verè & esse ciciter:

Canfainnocationis funt ha: Prima madatum Dei, quo serio à nobis hic cultus exigitur. Innoca (inquit)me in die tribulationis. Itë:Orate, ne intretis in tentationem. 2. Promissio Dei, promittentis se auditurum preces ad se clamantium, Quicquid (inquit) petieritis Patrem in nomine meo, dabit vobis. 3. Sēsius nostra inopia & crucis, cum totius Ecclesia, tum politicarum & œconomiarum.4. Victoria super tetationibus. Orate, inquit Dominus, ne intretis in tentatione. No enim facile velinfidijs Diaboli, vel improbitate mūdi, vel instigatione viciosa carnis superabitur, qui sério & assidue orat. Hinc Salomon: Turris fortissima nomen Domini. 5.Vt cor nostru orandi consuetudine ad veru Deo cultum prestandum magis magisg inflammetur. 6. Exemplum, cum Christitum omnium Sanctorum, quorum pracipuà cura in vita fuit; Deum serio innocare. Ha sunt magna causa, quibus merito excitari deberennus ad ferienciande ationemicains state debeamus, Demmessandins voig, & voicung sumus, & inquonis periculo, admoneamur, ve nihil agamus, cuius testem vereamus Deum: ve eius providetta omma administrari cogitemus; ve bonimite paterna in Deo volente exaudire me ditemur: ve gstaicam necessitatem detestemur. Nam siverum eset stoicum allud parado xim, vana ese sent nostra preces, ve do te convincie Chrysostamus in orationibus neces rise inpagutone.

Causiscognius sesendamest etsam, quad solus Deus sit innocadus: qui est aternus Pater, Fisius & Spiritus sanctus: qui est aternus Pater, Fisius & Spiritus sanctus: qui est aternus Pater, Fisius & Spiritus sanctus: qui est aternus Pater, Fisius & Spiritus sanctus allud: Innoca me in die tribulationis. Innocare nareaturas; maxima indolatria est. Nam quod Deo debetur, facrilege ille unfertur, & creaturistribuitur. Deindo nulla alia qua vnius Dei innocatio habei aut mandas in Dei, aut promissionem; aut exemplum in Ecclesa probatu. Vnde constat innocationem creaturara minime ex side prosicisci. Queretulis insuocatio impia & sacrilega indicanda est.

Rorro, quoma percatores non exaudit Deus, sciendum est, quo d'nostra merita, nostram digni-

Forro, quoma peccatores non exaudis Deus, fciendum est, quod nostra merita, nostram dignitatem aut opera nostra cora Deo sactare, non debeamus: quemadmodum Chryses & Agamemno apud Homerum fecerunt, & Pharisaus in Euangelso: Sed quod nomen CHRISTI vnici Mediatoris, in omni oratione nostra pratendere opor-

reat. Sic mininguit Christian Quitquid perieria tà Patrencine nomine meo dabit vobis. Quafi dicat: Nequaquam debetis vestra opera unt degnis mite inclure in confectin Desifed MEnominalities & propter ME petetis. Scienda autem boc logo, quod Christus duplici modo innocari debeat. Pri mo ve Dens, dator bonorn cam Paire & Spiritu sancto. Deinde vt Mediator & Interceffor, ve per ipsum exaudiamur, acut ipse pro nobissit deprecator apudaternum Patrem, & vt spfe perferat nostros gemitus & preces ad aternum Patrem, inxta dictie Pfalms 110. Twee Sacerdos in aternum. Et Rom. 8. Qui est ad dexteram Dei, & interpellat pro nobis. Et Ebr. 7. Semper vines, vt interpellet pro eis. 

Postremo loco, Quid orandum sit scire oportet, quod duplici genere continetur. Aut enim ad
gloriam Dei, aut ad veilitatem nostram & commodum omnis refereiur oratio. Pro gloria Dei
perpetuo orandum est, Idá, sine coditione: T amet si modus non est. Deo prescribendus. Nam sage
que nos ipsius gloria minime interesse arbitrabimur, ad ipsius gloria illustratione maxime faciunt. Verum si ad nostrum commodum oratio referetur, tenedum est boc discrimentano dana ad
salutem anima, alia ad presentem vitam spectet.
Illa sine conditione petenda sunt: quia habet promissionem immotam, loel 2.6 Roma. 10.0 mnis

qui innocanerio nome Domini, faluns eris. Debemus igitur certo statuere, Demovere velle prastare promissam falutem, quam tamen sine intenmissione petere debemus. Hac, id est, pertinentia
adprasentem vitam, petenda quidem sunt, sed cu
conditione salutis nostra, & gloria Dei non impedienda. Nam si tale quid petierimus imprudetes; Deus vi est bonus & amas nostri minime nos
exaudiet: in specie saltem eius rei quam proponimus, sed aliquid melius largietur. Non enim frustra ex side sinit se muocari.

DE SECVNDO.

Oratio Christiana nihil alind est, qua explicatio cordis nostri coram Deo:qua vel precamur vel deprecamur aliquid, vel gratias pro acceptis beneficies agimus. Paulus 1.Ti. 2.quatuor orationis genera ponit, Ainor, Deprecationem, Apoosoxiv, Adorationem, Evreugiv. Intercessionem, Evanisiar, Gratiarum actionem. Hac genera in modum bunc discernenda funt. Deprecatio, olinric,est oratio, qua deprecamir mala à nobis & ab alys. Adoratio est oratio, qua petimus salutaria nobis spsis. Intercessio est aratio qua petimus falutaria alijs. Gratiarum actio est oratio, qua & agnoscimus beneficia Dei, & pro illis gratias agimus, pollicemurg, gratitudinem, cum per :tua gloria Dei pradicatione. Ad hac quatuor genera omnes omnium Prophetarum ac piorum preces

precesses france on assess

#### surgery count DE of BRT10. or gues and

Eircumstantine Christiana orationis externas (namede imernis in primo partitionis métro dictum est) quinque hoc loso considerandas proponame. Primis sir de sempore. I la De loco. III. De ordine orationis. I III. De gestu corporis. V. De mora.

De Tempore sciendii est, qued Paulus scribis 1 Md I hes s. Inde sines or orare, Be Dominio Das 18. Oportes semper orare, Brition desicere. Isom, Ecoles, 28. Ne impediaris semper orare. Est rums Oratic entrie, quem to a valle esse perpetuam. Verum discipline gratia has rempora à pis posificient observari solent. Maissemm cum surgis, Deinde ante cibum sumendum, & post cibis sumtum. 3. cum cubitum enndum est. 4. medio quoq tempore, quoties aut lata aux eristin offeruntur. Nes pognant has cu mandate Dei subentis semper orare, & non desiceres omnia anim pia (sorie stanorum vota & suspinia evasiones sint, samet si non semper in verba erumpam.

De Loco preserva friendum est, quod nullo no loco fit or andum est enim femper or andum est, aptus vilg, omnis locus erit orazioni, fine fli domi, fine foris fine mari, fine serva Breniter et v-big. Dentest ocleridus sur et innocandus vibique

existit. At disciplina gratia templum destinatum est communibus & folombus procibus; whi Ecclesia congregata communes necessitates propomit idg multorum a sample Quid ergo effiqued dicis Dominus Mat & In amem, cum pranerie, intrain coclane thum, es cleufo oftio, adora Patremtuum quiestin occulta. His prisigno affer Etum orantis exprimis. Dominus enine hoc leso. taxat viciosum affectum hypocritarum,nimirum inanem glerinm quam quarebas fuis exacionbus dum inpublicum egressi er arent. Deunde fententram verberie Domini bocpacto colligito: Qui in marin conclave funnicans post se oftio suo mon facisibi quicqua, in videatur quod facit. Qui no facit vi videatur, nequaqua facit manis gloria cirhypocritica oftensionia gratia. Ergo Metalepsi Ebraica per ingressum su conclave significat Dominus, ab omni oratione hypocrisin, ostetationem & mavem glorian excludendam effe.

Tertia circumstatia orationis externa est, de ordine in oratione sermando. His ordo consists in tribus: Compellatione. Propositione & Consirmatione. Compellatione excitat animum ad orandum. Has enim recitat mandata Dei & promissiones, quibus accenditair animus ad ardentius orandu. Propositio resenumeras petendas. Quanis autem propositio in nulla oratione abesse potest, tamén propositionis ordo bis intercircumstantias

externas

externas est numer andm. Cofirmatio promissionem gratitudinis Scenarulationis que plusimum continet. Huius ordinis exempla à Philippo in lancis Theologicis prascript a formulaprec andi sup-

peditant.

Quarta circumstantia orationis externa est gestus corporis:qui et si nullis regulis astringitur, tamen bonestum esse conuenit. Optimus oransis gestus, omnino g necessarius est genua cordie flethere, quemadmodum Manasses fecit. Verum bio de corporie gestu agitur, qui variu commendo ratur in Scriptura. Mosesmunus in colum leuat: & Paulus monet, puras manus esse lenadas. Qui sane gestus liberoru est, qui paremibus manus perrigunt, cum aliquid impetrare volunt, tanquam certi, quod statim accepturi sint petita. Quidam in genua procumbut, quo gestu humilis subiectio significatur. Publicanus tudebat pectus, id quod fidei & ardori precătium sernit. Paulus virum non velato capite, mulierem nelato vultu orare subet. Hi corporis gestus tametsi liberi funt, vt externa circumstantia, tamen non funt contemmendi, sed adbibendi pro ratione temporis & logi, Serniunt enimrite firmandis, & excitandis affectibus.

Quinta & postrema circumstantia est de mora. Iudith obiurgat cines suos, quod dies quinque prasiniuerant Deo, intra quos opé ab ipso expectakent, dicens: Quiestisvos, quistentatis Deum? Possific tempuamiferationis Deix Abacu, 2.Si moram sicaris Daminus, expecta eum, nam veniens veniet, & non madabit.

DE QVARTO.

La aliquot obiectiones, quibus ve lorandi studie prorfus extinguitur, vel negligetiores alsoqui fieri Clent carnales homines, refutande funt. Quidam, quia oratio est cordis potins quam oris pet in Mofe cernimus, & Christus cofirmat Ichnunis 4. vbi dicit, Deum fpiritu & veritate aderandume fe, sudicant orationem Christianerum fieri debere fine werborum expressione. Sed breusen illishac fa refpanfum : affectus cordis verbis excitatur orantis. Et Christus disorte dicit Lu. 14. Quado oraturi estis, D PCITE: Pater nofter. Praterea innumera Sanctorum exempla, voce orantium nobis Scriptura commendat. ... Sum rurfus Epicures, qui ideo Denim innocandumnegat, quia ipse nos amat, & seit, quibus indicemus etiam fine nostra oratione. Verum pios scire oportet, preserendum esse mandatum omnibus cogitationibus, cum en pugnantibus. Quanquam aute Deus nos amat, & foit optime, quibus indigeamus:tame orare pracipit:vt intelligamus unde auxilia quarenda sint in quanis afflictione : vt admoneamur nostre inopia & medicitatis: vt statuamus eum prasentem inspectorem esse omninne

309

nium allienum nostrarum: ung, sciamus, quod queadmedum paser silis, ita ipse orantibus velit conferre, qua petut, iuxta ipsus voluntatem. Nec vult hunc ordinem sue providentia à nobis contemni. Ipsius enim providentia est omnibus affictis, sein vera side innocantibus, opem firre.

Sunt quoq, imbecillos, qui seindigniores putant, qua ve orare ausint, si maiores peccatores se agnoscunt, quam ve impatrent quod petüt. Ad mandatum Dei indignitati, si promissiones vniuersales peccatorum sensui opponere oportet. Scriptum est enim: Innoca me in die tribulationis. Item: Quicquid petieritis Patrem in nomine meq, dabit vobis, Item: Omnis, qui innocanerit no men Domini, saluus erit.

Sunt praterea, qui tamet si orare audeant:tamen, quia non statim impetrant quod volunt, despondent animum, & segniores ad orandum siunt: Interim ignorant, Deum patris affectum era
ga nos gerere, qui petita interdum non ideo negat, quia nostras preces contempit, sed quia qua
petimus, nobis minime salutaria sunt. Na vt Me
dicus peritus cu agroto, ita Deus cum homine se
inuocante agit:id quod pulcre Hieronymus oste,
dit his verbis: Et quomodo (inquit) si agrotus &
astuas febribus aquam frigidam postulet, & dicat ad Medicu: Vim patior, crucior, vror, exanimorvsquequo Medice clamabo, & non exau-

diet i de sapients simus Medicus respondent ei: Scio quo tempore dare debeam quod postulas, de no miserebor modo, quia misericordia crudelitas est, de voluntas ina contra te petit. Ita de Deus clementia sua ficiens pondera at gimensuras, interdum non exaudit clamantem, vi cum probet, pronocet eum ad rogandum, de quasi igne exco-tum instiorem de puriorem faciat. Hac Ieronymus. Augustinus quogait: Sape non exaudit ad voluntatem, vi exaudiat ad sulvitim. Idem: Si non dat ad horam, exercet quarentem, de non contempit petentem.

Duplex praterea est Deo modus exaudiendi.
Nunc enim apertum auxilium prabet; nunc virtute Spiritus sancti assisti, ne malis victi desiciamus. Viris in Babylonico sornace, & Danieli obiecto Leonibus, apertum auxilium prabuit. Stephano & Laurentio virtute Spiritus sui astitu, ne crucis acerbitate victi desiceret. Vtrius gmodie exempla multa recitat Epistola ad Ebr. 11.

Quidam praterito Deo, qui folus inxta Scripturam est innocandus, ex eo stabilire conantur innocationem Sanctorum, quia putantur pro nobis in cælo orare, vitnos hic in terris pro nobis innicem orare debemus. Sed infirmo fundamento nituntur. Primu enim ex dubis no sunt dogmata extruenda. Deinde si constaret, Sanctos in cælo pro nobis orare, tamen inde non sequeretur, nos debere debere cos innocare. Solus enim scrutator cordiu est impocandus. Quin vera oratio ex intimo cordis prosicistius, or que potius est cordis assettus, quam strepitus oris: & Panlus dicit: Quomodo innocabant in quem non crediderunt? Quod autem ali pro aliis hic in terris orant & intercedunt, habent mandatum, promissionem, & probata piorum exempla: quibus omnibus dest it nitur mortuorum innocatio. Deinde intercessió seu oratio pro fratribus vinetibus nititur solido sundamento, nempe Christo Tesu, cuius merito preces nostra exaudiantiar prò fratribus. Praterea etiam hac oratio pro fratribus mutua dilectionis certissimum argumentum est. hac enim testantur se mutuis assici commodis & incommodis.

#### DE QVINTO.

Quinto loco promisime methodum enarrandi Dominicam Orationem, una cum succincta einsdemorationis declaratione, traditurum: id quod breuissime nunc expediam,

Inprimis itaque ha tres regula diligenter ob-

fernanda funt.

Prima, cuiúsque precationis propositio resolnenda est in suas partes, qua methodo Didascalica simplici sunt declaranda: declarata coniungentur: & oratione exponendum, quid valeant coniuncta.

Secuda, Quoties vnum petimus, simul omnia V in. precamur, & qua ad illud vnum consequendum requiruntur, & qua cum illo, quod petimus, consulta sunt. Expetito enim fine, simul omnia expetintur ordinata ad fine. Et cum aliqua natura coniuncta sunt, & vnum eorum dicitur, catera, tamet si non exprimuntur, intelliguntur tamen.

Tertia, În singulis petitionibus Dominica precationis aliquid precamur, & aliquid deprecamur: vnum quidem expresse, & alterum implicite: Qua eodem modo iuxta superiores requlas tractari possunt. His ita constitutis, brenissimi Dominica orationis explanationem subiiciam, vt regularum vsum aliquo modo ostendam.

#### COMPELLATIO. Pater noster, qui es in cœlis.

Hac compellatio sen exordium non est temere pratereundu. Magnam enim doctrinam & confolationem continet. Quanqua autem pie & restè dicitur, duo continere hanc compellationem, nimirum voluntatem & facultatem, qua in omni actione requiruntur (Ex eo enim, quod Pater est, paterno affectu praditus libenter opem serre vult siliis se implorantibus, Et quoniam calestis est Dominus, potest viag prastare qua vult, vi qui omnibus inferioribus potestatibus mundi & inserorum potentissime dominatur) tamen viile est, accuratius & distinctius proponere, quarum rerum orantem admoneat boc exordiolum.

Primum staque docet hoc exordium, quis sit innocandus, nempe DEVS, quem Patris nomine inhemur compellare. Non enim alium innocare licet, quam eum, quem Dominus innocandum precipit. Observandum autem, quod PATER hoc loco non unius persona, sed essentia nomen sit. Omnis enim innocatio, qua sit ad Deum, intelligitur completti Patrem, Filium & Spiritu santum. Dende Filius duplici modo est innocandus, primum cum Patre & Spiritu santto, ut Deus, dator omnium bonorum, deinde ut Mediator, missus & intercedens.

Secundo, docet hoc exordiú, quod velit Dens libenter & ex animo exaudire innocantes. Est enim Pater. Patris enim vocabulú vim promissionis continet, & asfellum Dei erga innocantes.

Tertio, quod possit prastare petita. Est enim calestis Dominus, vt qui possit omniain calo & interra. Nam potentia & maiestatis titulus est: Qui es in calis.

Quarto, subindicat hac compellatio, quinam debeant & possint vere orare, nempe filiy Dei. Nam soli fily Dei Patrem compellare possunt.

Quinto, quod fides requiratur. Per banc enim filiy Dei constituimur. Dederat enim potestatem filios Dei sieri, quot quot credunt in nomen eius.

Sexto, per quem orandum sit, insinuatur, nimirum per filium Dei unigenitum. Si enim filij

Dei summ, per illum quoque & in ipsus nomine orare est necesse. Hinc illud: Quicquidpetieritie Patrem in nomine meo, dabit vobis.

Septimo, & vitimo colligitur ex bis omni bus discrimen inter Christianorum, Turcarum & Indeorum & aliarum prophanaru gentium orationes. Nam Christianorum preces ex side per Christum fiunt, aliorum autem minime. Atque bec ex comexis & comunitis collecta ese manifestum eft.

#### PRECATIO. PRIMA Sanctificetur Nomen tuum.

Cum nomen Dei sit noticia, fama ac gloria Dei,& sanctificare sit non solu celebrare Deum, verum etiam omnem nominis Dei prophanationem cauere, dicemus nomen Des tum demun sanctificari, cum Dei noticia, fama ac gloria ab bominibus celebretur, caneaturque, ne vel noticia Dei obscuretur, vel fama sileat, vel gloria cesset. Caterum, quia Deus celebrari non vult nisi à credentibus, & sides non potest haberi sine verbo Dei , sine publico ministerio, Sequitur nos bac prima precatione precari, primam ministerij verbi consernationem, deinde noticiam Dei & virtutum Dei, tertio fidem, quarto pradicationem nominis & fama Dei, qua pradicatio superiorum finis est, quinto, vt auertat Deus, quicquid superioribin vllo modo adner satur. SECVN-

#### SECVNDA PRECATIO

· Adueniat Regnum tuum.

Hic Primum definiendum est regnum Dei, Deinde considerande partes, tum prasidia & adiuncta exponenda, qua omnia hic precamur, & simul deprecamur, qua cum his pugnant. Verum de his omnibus ductum est supra capité i s. prima Classis.

TERTIA PETITIO.

Fiat voluntas tua ficut in cœlo & in terra.

Quia voluntas Dei tum sit, cum ei obtemperamus, & facimus quod pracipit (iuxta illud Deut. 12. Quod pracipio tibi, boc tantum facito Domino) Primum bic petimus verum intelle-Etum voluntatis Dei. Deinde alacrem voluntatem obtemperadi. Tertiò vires prastandi. Quarto, vt nos in Christo simus tanquam surculus in vite, Quintò, vt ipse nos suo spiritu regat. Sextò, vt singuli Deo in sua vocatione serviant, in iusticia & sanctitate, omnibus diebus vita sua. Deprecamur autem qua cum his pugnant.

# QVARTA PETITIO.

Panem nostrum quotidianum da nobis hodie.

Panis nomine no tantum intelligitur cibus & potus, verum etiam quicquid ad fustentationem nestri in hac vita pertinet. Sed quia hac haberi non possunt sine diligenti labore, administratio-

ne cinili, legibus, disciplina, pace, bona valetudine, terra secunditate, agricultura, omnia hac simul precamur, & deprecamur qua contraria sunt.

QVINTA PETITIO.

Dimitte nobis debita nostra, sicut & nos dimittimus debitoribus nostris.

Per debita peccata intelligit potissimum, quotidianos lapsus sidelium. Septies enim in die cadit instrus. De remissione peccati vide supra in Symbolo.

Porrò appendix quomodo intelligenda sit, que additur, docet parabola de debitore decem mulia talentorum, Matth. 18. Simile est regnum calorum bomini regi. Quemadmodum enim bic Rex supplici serno condonanis totum debitum, gratic ex meraliberalitate: Ita Deus Pater confugien tibus in vera pœnitentia ad Christum, condonat gratis omnia debita, hoc est, peccata. V erum ficus rex ille sernum illum ingratum & durum aduerfin confernos renocat ad pænam, & quod antes supplicanti condonant, iam à contumacs ac dure in conservos repetit, ita Dem Pater postquam recepit gementes in gratiam, vult nos imitari suum exemplum benignitate erga proximum. Non igitur ista appendix causam remissionis continet, sed effectum seu consequens necessarium. Quare bac appendix admoneat nos nostri offici erga frazres,

tres, ot ipfis in not peccantibus condonemus; idag, exemplo Patris caleftis. Quod fi fecerimos, certum signum remissi nostri peccati à Deo babe binnus.

#### SEXTA PETITIO.

Et ne nos inducas in tentationem.

Quoniam tentatio perficitur (teste Gregorio) tribus : Suggestione, delettatione & confensu, precamar has presatione; ne Deni finat nosma lis suggestionibus imperi, permersa delectatione obrui, & confensu in laqueos rentatoris misael re. Tamets autem Diabolus proprie Tentator dicitur; ut qui falledi & decipiendi gratia de perniciem tentati tentat: tamen Deus tentare dicitur, probationis gratia in bonum tentati. Sicuti de Abraham dicitur Genefizzo de qua re supra EN UTOLINGES ..

SEPTIMA PETITIO.

Sed libera nos à malo.

Hec generalis petitio est, qua deprecamur ommia nobis vilo pacto nocentia. In malo ening-vi in genere; continetur quicquid saluti nostra adnersaint, vi arumna huius vita, peccata, tyrannis Diaboli, persecutiones. Brenster, quicquid vel Ecclesia seu regno Christi spirituali, del politico Starni, vel aconomys impedimento & damno est. Amen, Lett

Particula Amen, & votum & admonitio, fen

confirmatio est. Votam quidem que optamus, vi verè exandiaman, éverè fiant qua petimu. Admonitio verò, vi vere fiztuamus, nos exanditos propter Christum Mediatorem. Vberiorem explanationem petam sudiosi aliande. Hic tantum volus innentionem inxta regulas prescriptas aliquomo do ostendere.

quo mo do ostendero.

Larro, si quie trasfasionis ordinem requiris, bis sane orda minimò incommodus esse videtur, si de singulis precationibus quatuor proponantur, Primum res expressa verbis nominatimo. 2. Enumeratio eorum, qua narem expressa verbis necessario requiruntur & ordinantur, 3. Que cum re conjunta sunt verbis expressa. 4. Pugnantia.

CXAXT - VI.

in the bear.

# DOCTRINA EC-

LOC fixum mente tenendum est, quoddo-Litrina Ecclosic Christi alsa non sit, quam qua in Lege, Prophetis, Enangelicis historys & Epistolis Apostolicis traditur. Ad legem enim & testimonium mittis Esaias. Christin dicit: Oues mea vocem meam andiant. I tem: Habet Mosen & Prophetas, illos andiat. V erum quia multa sunt in Scriptura, non omnibus obnia, accedunt piorum rum interpretationes, qua tanquam lucem obscurioribus locis adferunt. As ne nos smamus à sont a
aqua vina abduci ad cisternas & puteos contritos, qui continere aquam no valent, tenendum est
discrimen inter dicta interpretum. Non enim
quiduis à quolibet vel santissimo patre dictum,
esus dem ponderis & autoritatis in Ecclesia Christi esse debet. Sunt itaque dicta Patrum in triplici
discrimine. Quadam enim demostrata sunt: quadam probabilia, sed prater Scripturam: & quadă
enunciata contra Scripturam & analogiam sidei.

Demonstrata voco, qua ex apertis Scriptura testimonys, & immotis axiomatibus enidenticonfequetia collecta sunt. Cuius generis sunt Symbolum Apostolicum, Nicenum, Athanasy, Chrysoftomi, Grogory, Ambrosy, & c. Nam hac immota consequentia ex verbo Dei collecta sunt. De his tenenda est regula, quod pondus & autoritatem non habeant ab hominibus, sed ab ipso verbo Dei, vude sluxisse demonstrantur. Quare non minoris apud nos autoritatis esse debet hoc genus dictorum Patrum, quam ipsissima vox Dei de caso ad nos allata.

Proximum genus dictorum est eorum, qua etsi apposite & sapienter dicta sunt, attamen demonstratione ex verbo Des carent. Huius generis dicta tantisper magnifacere oportet, propter reneretiam sanctorum Ratrum, donec trahantur in malam consequetram ab hostibus sana doltrina. Sancti Patres sape Satisfactionis ac Meriti mentionem faciunt, non stricte vocum propry significationibus inharentes, sed eas abusine propter aliquem allusionem transferentes ad sum propositum. Quare si quis contra mentem Patrum huiusmodi dictis abuti velit adversu dotrina sinceritatem, nos non debemus sinero Pa-

trum dicta preferri aperta Scriptura.

Postremum genus est eorum, qua enuncian funt contra Scripturam & Analogiam fideis ex incogitantia quadam, V nde fucile homines labuntur in errores. Sed hic regula Ambrofy fequenda est, qui bb.t. Officiorum sic inquis: Nos nona omnia, qua Christus non docuit, iure diminamus, quia sidelibus via CHRISTVS est. Si igitur Christus non docuit qua docemus, & nos tit detestabile indicemus. Hanc regulam confrinat praceptum Domini dicentis: Camete à fermiento Phariscovini, hoc est, à corruptione docurrent. Item: Camete à fulsis Prophètia. Et Paulus inquit: Si quis alind Enangelium docuert, anathema sit.

Praterea & hoc in Ecclesia doctrona canendis, ne inntilibus quastionibus involuamur, queadmodum à sententionarys factum esse videmus: qui innumeras & inntiles quastiones proponunt, probant, improbant, ac tanquam pilam interse iaciunt. iaciunt. Vnde fit, vt necessaria Ecclesia dostrina neglecta iaceat, & moles commentariorum & inutilium quastionum Ecclesia Christi obtrudatur. Quare nos, qui Christi discipuli esse volumus & gloriamur, sequamur verbum Dei, tanquam lucernam veram, qua sola à tenebris ignorantia ad lucem vera noticia Dei nos adducere potest. Et alienis periculis admoniti simus, ne omisso viuo sonte quaramus cisternas, acita paulatim in errores pristinos recidamus.

Praterea & hoc admonendum duxi, quod in tractatione & illustratione scriptura vti liceat triplici probandi genere. Nunc enim Scriptura apertis axiomatis, nuc ratiocinatione, eag, directa & indirecta, nunc exemplis approbatis. Hoc triplici genere vsius est ipse Dominus non raro: Paulus frequetissime, ac alis Apostoli, quibus probandi rationibus nos pronuciata Patrum adycere possumus, sed hac ratione, si habeamus praeuntem lucernam Dei.

Iammulta addi possent de autoritate, dignitate, necessitate ac viristate doctrina Ecclesia, sed ssiis tanquam apertis omissis, nonnulla de certicudine adijciam, vt cotra surores Mahometicos ac Atheismum prophanorum hominum, Epicureismum, Romanismum, at q, adeo aduersus omnem astutiam ac versutiam Diabolorum & hominu, quibus ad fallendum vtuntur, metes nostros muniamus: ac ut certi de doctrina Ecclesia e am anidius discamus, moresque nostros inxta normam

ipfins formemus.

Gloriantur Philosophi de sua doctrina certitudire, iactant sua nestrogra, demonstrationes proferunt, Vainersalem experientiam pradicant, ordinis intellectum (per quem ignota rimantur, adbibita amussi philosophica, ut vocant) extollim.
Fateor certe, istas certitudinis causas non essecitemnendas, imò tanquam dona Dei suspicienda,
attamé si cum certitudine res Theologica ista philosophica conferantur, apparebit, multis nominibus doctrina Ecclesia certitudinem demonstrationibus philosophicis praponendam esse. Sed primum de doctrina Ecclesia certitudine dicam;
Deinde nonnihil de collatione doctrina Ecclesia
co Philosophica adiciam.

Certitudo itaque doctrina Ecclesia solo Testimonio nicitur, quod est duplex: Externum & In-

ternum. de virog, ordine dicendum est.

EXTERNYM testimonium voco, quod in sensus incurrit, quod verbum cæleste consirmat tanquam sirmissimum sigillum. Verum boc babet sex partes. Nimirum patesactionem dininam:miraculorum varietatem: prophetiarum sirmisudinem: consensum vera Ecclesia perpetuum: tanti temporis durationem: ac cruentam plurimorum Martyrum consessionem. Verum bac panlo aper-

tim declaranda ac distinguenda sunt.

Prima igitur pars externi testimoniy est patefactio dinma: per quamipse Deus de sua arcana sede procedens, se olim sanctis Patribus patefecit, & funm VERBVM eis tradidit ac commendanit. Quaquam autem Dominus sape apparuisse legitur, tamen pancas eius apparitiones recitabo, in quibus summam dollrina Ecclesia proponit, inculcat, repetit & illustrat. Primu stag apparuit Adamo post lapsum, Genes. 3.6 doctrinam Legis & Enangely primus sua voce tradidit, & pænas inflixit ob peccată. Ab hac doctrina vera Ecclesia Deinunquam defecit, sed perpetuo eandem amanit, retinuit & propaganit. Deinde apparent Noa, ac falto confirmanit doltrinam legis & Enangely, dum impænitētes quidem dilunio perdidit, Noe vero cu sua familia ex gratia promissionis clementer liberaust. Post dilunium, vt dollrinam fere hominum malicia collapsam erigeret, apparuit Abrahamo decies, Eius filio Isaac bis, nepoti lacob sexies:in quibus apparitionibus eade doctrina est proposita, & promissionis verbum clarine illustratu est. Instificationis quoq, doctrinain Abrahamo certissimo typo expressa est apertius. Post bac in Ægypto Mosi apparnit, eandemý, doctrinam repetyt & cofirmanit, facto, declaraturus, quid inter cætum, verbum suum amplettentem, & reliqui mundum interesset : Pra-

tereamultis Prophetis idem verbum in visionibus & somniys apparens commendanit. In none quoque Testamento idem Deus suum verbum sonnit de calo, & proprio ore nobis CHRI. S T V M doctorem commendanit, dicens: Hic est Filius meus dilectus, in quo mihi complacuit, HVNC AVDITE. Acfiditat: Olim promis Semen mulieris destructurum caput Serpentis, Greparatorem generis humani sublata legis maledictione: Ecce bic adest, eum andite, in eum credste quibus vita & salus cordi est. In boc enim mihi complacui, & reconciliatus sum mundo per ipsum. Ha omnes apparitiones cum multis abis, vna cum Angelorum concionibus & renelainnibus, nostra infirmitati servire debent, ac confirmabunt nostros animos, ne credamus impesturis Diaboli, qui cum omnibus Sophistic & Mahometistis, prophanisq, gentibus in boc totus incumbit, vt nos ab isto verbo, tot apparitionibus Dei nobis mandato, abstrahat: quemadmodum nostros parentes à verbo vite, qued acceperant, abstraxit.

Secunda pars externitestimony, est varieta miraculorum, qua miracula sunt quadă extraordinaria opera Dei, quibus tanquam sigillis sirmissimis verbum suum, hoc est, Legem & Enaugelium quatuor millibus annorum consirmanit, qualia sunt plurima, cum in veteri, tum in nono TestaTestamento. Veteris Testamenti miracula in hac tempora commode distingui possunt: V t primo lo-co considerentur, qua ante diluuium contigerunt: secundo, qua in dilunio: tertio, qua post diluuium: quarto, qua in Ægypto: quinto, qua in exitu ab Ægypto: sexto, qua in monte Sinai, dum lex promulgebatur: septimo, qua quadraginta annos in deserto: octano, qua sub Iosua: nono, qua sub ludicibus: decimo, qua sub regibus: vndecimo, qua sub captinitate populi in Chaldaa: duo decimo qua reliquo tempore vsque ad Christum sub varys Ducibus. Sed ex his pauca exempli gratia referamus.

Ante dilunium itag, duo insignia occurrunt. Primu in oblatione Abel & Cain, vbi Dominus aperto testimomo consirmanis Legem & Enangelu, non respexit ad Cain, sed ad Abel. Ille enim hypocrita suit lege damnatus, Hic pius propter sidem in promissum Semen. Vnde primum respexit ad Abel, deinde ad munus seu sacrisicius eius, quod propter offerentis sidem placuit. Secundum in Enoch, quem Dominus è consortio hominus sustante su culum, vnde dostrinam Enangelis confirmat de victoria super regno Satana.

In dilunio duo quoque sunt pracipua. V num miraculosa pœna ob peccatum, iuxta legis doctrinam. Altera admiranda liberatio credentium, iuxta promissionis verbum. Ita Cataclysmus mūdi, obsignatio est veriusq, doctrina Ecclesia, ni-

mirum Legis & Enangely.

Post dilunium primum occurrit confusio linguarum in adificatione turris Babylonis. Hac mina in contumaces confirmantur. Deinde partu anicula Sara sterilis per Angelum annunciatus: Pugna I acob cum Angelo: Scala extensa in calum visa ab eodem, promissionis gratuita certitudini scruiunt.

In Egypto ardet rubus, sed incolumnis manet. Virga in colubrum vertitur. Vrgente Mose madatum Domini de exitu populi, decem mirabila signa eduntur, qua bis versibus completti soleo:

Sanguis, Rana, Cynips, cum Musca, Pestis & Vlcus,

Grādo, Locust' Tenebra, Natorūmors inimica. Hac omnia clare testantur, Deum iuxtalegis

minas punire contumaces, & rursus inxtu gratia

promissionem suos tueri.

In exitu ab Ægypto, ut miraculo sa maris exficcatio, per qua liberantur Ebrai, promissa gratia testimonium est, ita submersio Pharaonis cum suo exercitu, legis dinina est sigillum. Deinde eodem pertinet miraculu columna Nubis per diem, & columna I gnis per noctem, qua suum populum Dominus in itinere direxit.

In monte Sinai multis miraculis doctrina legis confirmatur, ac lapideis Tabulis inscribitur.ibi fulgura, fulgura, sonitrua, miraculosum ieiunium Moss, colloquiu Dei cum Mose, testantur, legis doctri-

nam vere à Deo profettamesse.

Tempore quadraginta annoru, quibus populus in deserto permansit, plurima sunt miracula edita: quibus verag, doctrina pars confirmata eft. Legis doctrina cofirmatur miraculosa pæna Chora, Dathan & Abiron, cum corum focis, quas terra aperto ore absorpsit. Deinde turissicantes contra legem ignis de cœlo absumsit. Inobedientes serpentibus percutiuntur &c. Euangelium quoq ex altera parte confirmat miraculosa beneficia Dei. Aqua de petra manat, & comitatur populu quocung, proficifcitur. Man de cœlo datur, unde tot millia hominũ aluntur quadraginta annis. Aspectus enei serpentis erecti ex madato Domini, qua sanantur percussi à dipsadibus. Vestimenta ac calcei tot hominum tanto tempor: non teruntur.

Sub Iosua duce primum occurrit transitus per medum Iordanis, state aqua ab una parte instar muri, & desluente ab altera. Cinitatis Hiericho septeno circuitu, & voce turbarum iuxta vocem Domini enersio. Prolongatus dies pugnantibus Ebrais contra Gabaon. Lapides de celo demissi, quibus occisi sunt hostes populi Dei. His omnibus consumari utrung, dostrina caput nemo non videt.

Sub ducibus etsi plurima contigerum miracula, duo tamen pra alijs sunt insignua. Vellu Gideonis, & fortitudo Samsonis, virumg, veritatis

dinina sigillum est.

Temporibus Regum Elias & Elisaus miruculis plurimis claruerunt: quibus vtramá, doctrina partem Dominus mirabiliter cosirmanit. Heliu excitat mortuu. Hostia persusam aqua impetrato miraculose igne de cœlo accedit, in testimonium doctrina sua. Ad preces eius dem tribus amis non pluit, quo petente pluniam, nubes statim densantur, & pluniam mittunt. Hic pallio Iordanem dividit, siccus transit, & ignito curru in cœlum tollitur. Elisaus sanat aquas pessimas & steriles: ditat mulierem oleo: suscitat mortuu: sanat Naaman Syrum à lepra. Sunt & alia miracula temporibus Regum edita, consirmantia Ecclesia doctrinam, qua brenitatis causa omitto.

Sub captinitate populi in Chaldaa hac sun pracipua: Miraculosa liberatio trium virorum, qui propter consessionem dottrina Ecclesia in ardentem sornacem coniecti sunt. Ignis enim imperio creaturis cessit, & non last, quos Dominus illasos in testimonium sua doctrina voluit. Miraculosa desensio Danielis, coniecti in lacum, ut de uoraretur à Leonibus, eò quod nollet abicere do Etrinam Ecclessa, & Idola prophana loco veri

Dei colere.

Miracula sub Ducibus vsg, ad Christu post transmigrationem Babylonicam suerut non pauca. Sed pracipuum est, quod Deus populum adeo exiguum, tot persecutionibus fractum, contra adeo potentes Reges & Principes desenderit, vt firmum staret vaticinium Iacob de expectatione

gentium, seu aduentu Messia.

Porrò noni T estameti miracula plurima sunt, quorum pracipua capita comemorabo. Primum occurrit sterilis anicula partus, deinde Virginis, vierg, ab Angelo annunciatus, non sine doctrina Ecclesia commendatione & consirmatione. Sequuntur Angelorum cociones, Magorum stella, facta Christi dinina, eag, plurima: vi sanationes agrotorum, suscitationes mortuorum & c. Apparitiones in monte. Resurrectio Christi. Et multa alia, qua referentur in Euangelica historia, quibus omnibus accedit veluti regia quadam obsignatio, visibilis donatio spiritus sancti quinquagesimo die post resurrectionem Domini.

Eodem pertinent miracula Apostolorum, quibus doctrina cossirmata est in primitina Ecclesia. Hunc esse verum miraculorum vsum sequentia testimonia consirmant. Exo. 13. Erit quasi signă in manu tua, & quasi monumentă in oculis tuis, ut lex Domini semper sit in ore tuo. Nă. 14.Vs-quequo no credent mihi in cunctis signis, qua feci in medio eorum? Ioh. 18. Si mihi non creditis, cre-

dite operibus meis. 3. Reg. 17. Vidua excitato filio dixit: Nunc fcio, quod vir Dei es tu, & verbum Domini in ore tuo verum est. Atg. hac de miraculis, & de fecunda parte externs testimoni,

Tertiapars externitestimony, prophetiarum obsernatio & veritas est. Cuius generis sunt prophetia Iacob de regno Inda & aduentu Christi. Prophetia Balam de Christo sub imagine stella. Vaticinis Esaia de Virginis partu. Danielis predictio de quatuor Monarchys, de hebdomadibus, de tempore aduentus Christs, de eius morte eterno g. regno. Ha pradictiones omnes scepun habuerunt Christum Dominum, qui legis maledictionem tolleret, vt aternam insticiam donaret credentibus, quemadmodū Esaias & Daniel clare concionantur. Vnde apparet has predictiones eidem doctrina Ecclesia testimonisi prabere, qua Deus ab initio sua voce proposuit, ac miraculis confirmanit. Sciamus igitur vaticinia prophetica esse quadam Ecclesiastica signacula.

Quarta pars externi testimoni est consensu Mosis, Prophetaru, Christi, Apostolorum, ac catholica totius Ecclesia in dostrina, cultu & vita. Nam hi omnes legem & promissiones vrgent, ac

aly alis clarius exponuns.

Quinta pars externi testimonijest ipsa duratio Ecclesia, ac dostrina Legis & Enagely. Nam si bac ex hominibus suisset, aut esiam ex Diabolo.

nequaquam tot annis perduraffet adversus tot tyrannorum insultus, tot haretscorum seclas, tot Sophistarum technas, quibus mundus se opposuerat Ecclesia & doctrina cœlesti. At q, adeo veru effe oftenditur, quod Dominus promssit: Portainferorum non praualebunt aduersus eam. Huc quoque persinet dictum Gamalielis Act. 5. Siex

hominibus est opus hoc dissoluetur.

Sexta pars externitestimony, est cruenta cofessio tot Martyrum, inde vsg. ab Abel ad Christum Dominum, & ab ipso in hunc vique diem. Nam tata & tam atrocia supplicia nequaquam subussent pro incerta & erronea doctrina. Nec hoc testimony genus infringit, quod multi Enthusiasmo quodam instigati, non dubitarunt pro erroribus suis confirmandis morte oppetere. Nam destituti sucrunt superioribus testimonijs, qua semper tanquaregula adhibenda sunt, ut discernatur inter veros Martyres & Enthusiasmo cocitatos à Diabolo, ad oppugnandam veritatem. Hactenus de externo testimonio, quo confirmatur doctrina Ecclesia.

INTERNYM testimonium unicum est, nimirum arrabo seu pignus SPIRITYS SAN-CT I,quo obsignatur verbum in cordibus fideliñ. De hoc interno testimonio cocionatur Paulus I. Cor.1. & s.ad Eph.1. & c. Hac testimonia qua sut cansa certitudinis in cœleste doctrina, si coserumtur cum Philosophica certitudine, plurimi excellent. Omnia enim in Philosophia lumini rationis & sensibus subsiciuntur. Verum hic lumen
Dei, imò ipse Deus est, qui suam doctrinam proponit & consirmat. Philosophia xernesois quibus dammentis facultatibus nititur. Sed hic Spiritus sanctus doctrinam consirmat at q, obsignat,
adeò vi nihil certius pio cordi haberi possit,
quam hac spiritus obsignatio. Valeant igitur prophani homines, qui certitudinem rei Theologica
in tertium locum post scientiam reisciunt, & sirè
cum inacia, conungunt. Atque hactenus de
doctrina Ecclesia.

## CAPYT VI.

## SACRAMENTVM.

PRinsquam adtractationem Sacramentorum nom Testamenti descendam, panca dicenda sunt de institutione & ratione Sacramentorum, & cur voce hac Sacramett vsa sit Ecclesia. Hac enim nos deducent in veram Sacramentorum noticiam, vt nulla nobis amplius relinquatur hasitandi occasio. Vt itaque institutionem intelligamus, observandum est, quod Deus semper, & antequam homo lapsus est ab innocentia statu, & postquam ipsi visum est genus humanum peccato suaque culpa perditum reparare, consumerit suam

suam voluntatem homini patefacere duabus rebus, nimsrum verbo, & signo verbo addito, vi ita bominum faluti consuleret. . . .

Signa antem duplicia sunt adiecta verbo. Nam alia confirmabant certitudinem verbi, de quibus dictum est in prasentis Classis quinto capite. Alia fuerut fanoris Dei obsignationes & sigilla,

de quo genere nobis bic est sermo.

Cum homo adhuc esset in statu innocentia, accepit verbum: cui si obtemperasset,in aternum beatus vixisset. Verbo adiecit Deus duplez signum seu Sacramentum: Alterum immortalitatis, quod signum à fine dictum est. Alteru probationis, quod signum scientia boni & mali ab euentu est nominatum. Post lapsum proposuit verbum reconciliationis, quod Semen mulieris contriturum esset caput serpentis, hoc est, destru-Eturum opera Diaboli, adducta insticia sempiterna. Huic verbo adiecit signum, nempe ritum sacrificandi: Qui visibilis quadam concio erat de venturo Messia, Deinde cum Noe locutus est Dominus, & Promissioni signum fæderis addidit arcum cœlestem. Abrahamo postea promissionem Seminis proposuit verbo, sed signum adiecit Circumcissionem: que esset veluti visibile promissionis verbum, quod duranit vsque dum CHRIST VS venit inxta promissionis verbum. Mosi quoque data Lege, & facta promissione,

commendanist signa externa varia, quibus populus admoneretur de promissionisbus duinis.
Eodem prorsus modo Christus, postquam de calo admenisset, confirmassétque promissionis dodirinam, signa & testimonia suo verbo, numero
quidem paucissima, sed significatione maxima,
vt Baptismum & Canam, adiecit: qua essen
veluti aspectabiles quada nomi faderis per saguinem Christis sanciti conciones. Hac signa cum
veteris, sum nomi Testamenti, propterea, quod
alund continebant quam foris apparebat, Orienmis Ecclesia juvineia, Occidentalis, hoc est, Lutina, Sacramenta appellanit.

His ita de institutione Sacramentorum dictio, ratio Sacrametorum plenius tradenda est. Hauc rationem vt innestigemus certius, proponenda sunt nobis aliquot particularia Sacramenta, vude generalem desinitionem extruemus. Proponamus itaque in medium Circumcisionem, cui noster Baptismus successit, deinde agnum Phase, cui Cæna Domini substituta est.

In Circumcisione Domini stag primum vox Domini instituentis & mandatum occurrit. Dicit enim Dominus: Custodies pactum meum. Et opus commendatum externum, quod in oculos & sensus incurrit. Tertiò, promissionis verbu additur: Ero Deus tuus, & seminis tui post te. Quartò, requirit ab Abraham sidem in promissionem.

**Omnis** 

Omnis enim promissio Des fide accipienda est.

Similiter agnus Phase Primo mandatum Dei habuit. Secundò externa & visibilis erat commestio, certo risu celebrata. Tertiò additum erat promissionis verbum, quod Deus in suam sidem reciperet istum populum, cuius promissionis veluti visibilis concio quadam erat commestio agni. Quartò requirebat Deus à populo, ve se sua sidei committeret, expectarét que promissiona. Hac quatuor similiter concurrant in aspersione sanguinis, atque adeo in omnibus reliquis signis, à Deo institutis, ve testentur de institutis fauore erga homines: Quorum vinum si sustuleris, non erit plena Sacramenti ratio. Exhis iam extruamus generalem Sacramenti desinitionem in bunc modum:

SACRAMENT V Mest signum visibile, mandatum & institutum à Deo, quo vt Deus suam testatur erga homines promissionem de reconciliatione humani generis, ita homines vicissim suam erga Deum sidem prositentur. Hac plana, perspicua & immota definitio Sacramenti est, adeo vt quicquid hanc desinitionem no recipiat, rationem Sacramenti tueri non possit, modo cum Ecclesia veteri de Sacramentis loqui placet.

Ex quo etsam conficitur duo tantum esse nous Testaments Sacrameta, nimirum Baptssinum & Canam Domini. Ex his quog planum esse indico, quod prudentissimo consilio sancti Patres talibus signis Sacramenti nomen dederunt. Nam vt externam rem oculis cernebant, itarem Sacramentis contentam & significatam, oculis sidei contemplabantur. Vnde Sacramentum desimuerunt actionem externam habentem spiritualem contemplationem, & Latinis in genere Sacramentum est pignus promissionis. Sed quia hocpignus aliàs sit verbis tantum, vt Iusiurandum aliàs rebus, videlicet, cum signa quasi pignora adduntur promissionibus, Hoc significatu transferunt Sacramenti nomen ad signa sacra mui Testamenti.

Verum, priusquam accedamus ad explicationem Sacramentorum noui Testaments , hic quoque observatione dignum est, quod signa gratia seu Sacramenta dininitus ordinata, symbolica sunt. nam habent quandam analogiam al reminuisibilem, quam continent & significant, praterquam quod sint signa gratia & externa fiducia erga Deum & professionis testimonia. Quare circumcisio non est tantum signum gratia, vt externanota, qua populus Dei discernebatur ab impio mundo: Sed erat etiam symbolum seu signum per comparationem, quam habet cum re signata, docens Abraham & eius posteros. Docebat enim Circumcisso, humanam naturam esse immundam, ideoque mundandam. Deinde

Deinde quia erat in membro genitali, docebat de futuro Semine, qui esset naturam humanam suo sanguine ab omni peccato & macula muna daturus. Atque ita tria sunt in signis spectanda. Primum, quò d sint signa gratia. Deinde quod sint tessera professionis. Tertio, quod sua analògia nos doceant. Vnde Augustinus: Si Sucramenta earum rerum, quarum sunt sacramenta, comparationem non haberent, Sacramenta non essent.

Postquam autem hac in genere de Sacrametis dicta sunt, accedamus ad explanationem Sacramentorum noni T estameti, qua sunt:Baptismus & Cæna Domini: in quib.illa quatuor insunt, qua supra dixi, ad Sacramentorum ratione pertinere, qua simul complectar in definitione.

Sacramentum nous Testaments est signum visibile, diunitus mandatum & institutum promissioni in Euangelso tradita additum, vt sit testimonium exhibita promissionis gratia, & applicata iis, qui Sacramentis vtuntur, sidéque promissionem gratia ampletuntur. Hac desinitio meminit madati, signi externi, fauoris Dei, ac sidei intuentis in fauorem Dei seu promissionem gratia.

Poterit & hoc modo definiri: Sacramentum noni Testamenti est ceremonia & actio à shristo instituta, in qua adhibito promissionis verba,

sub visibili re, innisibile donum & gratia offertur, & obsignatur credentibus. Hanc definitio. nem perspicuam & propriam esse non dubito. Nam omnia completitur, qua ad Sacramentorum noni Testamenti substantiam requiri videntur. Que ve apertius à studiosis conspiciantur, breniter eam retexam, ac in membraquatuor distribuam. Primumest institutor & autor Sacramentorum noui Testameti. Secundum promissionis verbum & mandatum seu institutio. Est enum verbum promissionis veluti vita Sacramenti. Tertium, signum seu elementum seu symbolum una cum re, qua cum his iunctaeft. Non enim sensus nostros ludit Deus vanis simulacris, sed ve verax est, ita veraciter complet (nam promissionem, cuius testimonium est externum signum seu elementum, seu symbolum. Nam bec tria vocabula, etsi eande rem in bac dollrina significant, ratione tamen differre videntur. Signum enim habet relationem ad rem fignata. Elementum dicitur, quia est res corporea & sensibilis, in oculos & sensus incurrens. Symbolum propterea analogiam & comparationem figuiad rem signatam. In re staque externa tria concurrunt. Primum res illa externa, & signum & tefimonium gratie. Deinde est nota professionis. Tertio, est symbolum, hoc est, signum, comparatione quadam docens nos virtutem Christs & nostrum

nostrum officium, sicuti postea rursus dicetur. Quartum est sides, qua verbum promissionis apprebenditur. Hac quatuor membra supra in definitionis complexum inclusi, qua ideo distinctius proposui, vt postea commodius singulis noui Testamenti Sacramentis accommodari possint.

Sunt autem noui Testamenti Sacrameta duo tantum, nimirum Baptismus & Cæna Dominica, vt supra ostensum est. Illo in familiam Christi recipimur, ideoque initiale Sacramentum noui Testamenti dici potest, vt Circumcisio initiale erat veteris populi Sacramentum: Hac recepti costrmamur & alimur. Quare Sacramentu comemorationis ex verbis Gæna potest appellari.

Has enim duas Ceremonias solas Dominus (penes quem vnicum ius est Sacramenta in Ecclesia instituendi & ordinandi) instituir & ordinandi. Tamet si autem multa sunt promissiones in nono Testamento, qualis est illa: Amen amen dico vobis, quicquid petieritis Patremin nomine meo, & c. tamen aliud est, solis verbis promissionem confirmare, aliud verbis ac elementis, sen symbolis visibilibus simul, quod profesto ad Sacramenti plenam rationem requiritur. Quare cum nulla alia externa signa adiecerit Dominus suis promissionibus quam illa duo, nempe, Baptismum & sacramenta numerantur, qua

9 uomodo à sacramentis veteris Testamenti distinguenda sint, breuiter explicandum est.

Sunt autem tres differentia pracipua, quari prima à téporis circustantia petitur. V etera enim illa pranunciarunt rem futură, noua significant rem exhibitam. Hac differentia cosirmatur etia Augustini testimonio, qui sic inquit: Lex & Propheta sacrameta habebant rem futura pranunciantia. Nostri vero teporis Sacramenta venisse contestantur, quod illa venturum pradicebam.

Secunda differentia sumitur à dinersitate signorum. Sacramenta (inquit Augustinus) Indeorum in signis à nostris sunt dinersa. Vetera enim signa, ut Circumcisio, oblationes varia, sanquis, &c.abolita sunt, quia typus fuerut venturi, quibus Baptismus & Cana Dominica subrogata sunt, vt que Christum exibibitum oftendunt.

Tertia differentia sumitur à numero, significatione & virtute. Sic enim inquit Augustinus de Sacramentis loquens: Nostra numero pauciora, significatione augustiora, virtute prastantiora. Nec hoc pugnat cum dicto Pauli 1.Cor. 10. dicetis omnes eandem spiritualem escam comedisse. Nam Paulus de spirituali virtute & findin loquitur, qui plane similis est in verinsque Testamenti Sacrametis. V t enimidem est Christus viriusa, Testamenti, Ita idem Spiritus Christi, qui in illis & in nobis est efficax.

## BAPTISM VS.

CR & C A vox βάπω, tingo & lauo signisiocat. Hinc deducitur aliud verbum βαπίζω quod signisicat immergo, intingo, abluo. Hinc verbale nomen βαπισμὸς, Item βάπισμα hoc est, immersio, ablutio, intinctio, lotio: quo nomine sape vissunt Euangelista. at que hac est nominis ratio.

Rei definitio hac sit: BAPTISMVS est Sacramentum non: Testamenti, institutum dininitus per ministerium Iohannis, constăs ablutione hominis per aquam, cum verborum pronunciatione, iuxta institutionem Christi, non solum ad obsignandam ablutionem hominis à peccato per sanguinem Christi, Verum etiam ad sigurandam regenerationem, qua mortisicatione carnis, or viuisicatione Spiritus persicitur. Aut si mauis breuius, in hunc modum: Baptismus est Sacramentu ablutionis peccatorum per mortem Christi, or noua regenerationis.

Porro duplicis Baptismi meminit Scriptura, nimirum Aqua & Spiritus. Illo recipimur in externum Ecclesia cætum, hoc in internum seu spiritualem Ecclesiam & consortium Christi, nec tamen alter ab altero separandus est. Externus eniminterni testimoniñ est, hoc est, Aqua baptis-

mus pignus est spiritualis Baptismi, & interna ablutionis. Caterum, vt omnia clarius conspiciătur, quatuor illa .quoru superius memini, in boc Sacramento quaramus, & quid fructus ex su-

gulis fides percipiat, videamus.

Primum itag, de institutione huius Sacrameti videndum est. Tamet si autem Iohanes ministerium Baptismi incoauit, tamen ex Euagelica historia constat, Iohannem verbo Dei vocatum ad baptizandum, & pradicadum pænitentiam. Deinde Christus suos discipulos ad docedum & baptizandum post suam resurrectionem missi hoc mandato: Ite in mundum vniuer sum, pradicate Euangelium omni creatura, Baptizate eos innomine Patris, & Filiz, & Spiritus sancti. Qui crediderit et baptizatus suerit, saluus erit. Qui vironon crediderit, condemnabitur. Habes madatum, babes institutionem.

In hac institutione wulta concurrant meditanda. Primum, institutoris maiestas. Secundo, unde vis & efficacia Baptismi. Tertio, universale mandatum. Quarto, qualis inauguratio st

Baptisimue.

Primum Maiestas institutoris Christi, merito nos in admirationem & renerentiam excitare debet. Magnum enim esse necesse est, quod prius de cœlo verbo suo pracepit, postea exemplo consirmanit, deinde ipse baptismum recepit, su figuram

figuram imminentis sua mortis, sepultura, resurrectionis, comunionis corporis sui nobiscum. Postremo resuscitatus discipulis iniunxit baptizandi munus, ac eundem baptismum sua Ecclesia commendanit, vt interim sileam plurimoshuius sacrosancti lauacri typos suisse, vt diluuium, mare rubrum, I ordanis transitus, lotionem Naaman Syri leprosi in I ordane, piscinam probaticam, &c.

Ex his omnibus hunc fructum fides colligere debet, quod hac actio verè exhibeat quod figurat. Vult enim CHRISTVS hoc fignum non inane symbolum esse, sed quod simul offerat reconciliationem baptizato, sine infanssuerit ab Ecclesia oblatus, sine adultus side in promissionis verbum professus. Quatum enim ad adultos & rationiscompotes attinet, side i baptismi professio requiritur, sine qua nec symbolum externum nee verbum essicax est.

Secundo, Vis & efficacia baptisminon dependent à ministro baptisante, sed à Christo purgante, & abluente nos per lauacrum in verbo vita, ad Ephe. 5. Nullum igitur discrime baptismi externi facit personarum diuersitas. Nam ministri tantum externam ceremoniam adhibent ad mâdata Christis. Christus ipse, iuxta promissiones, verèis, qui baptizantur, adest, & efficaciter abluit anima maculas, quantum quidem ad reatum co-

ram Deo attinet. Hinc fides nostra discat non intueri baptizantis ministri dignitatem, sed institutionem Christi, quia ipse, & non alius, purgat.

Tertio, l'ninérsale mandatum est, ut baptizée tur omnes gentes, unde sides fructum geminum colligat. Primum, quod infantes citra sacrilegium excludi non possint à baptismo. Deinde, quod Dominus vere velst saluté omnium homini. Quor sum enim attineret pignus gratia offerre, niscum pignore rem promissam exhibere vellet. Externus igitur baptismus si inessicax manet, id non Christi, sed hominium culpa sicri necesse est.

Quarto, Inauguratio nostri per buptismum est significata his verbis: Baptizantes vos in nomine Patris, & Fily, & Spiritus sancti. Hac verba Primum testantur, baptizatos à Patre cœlesti recipi in gratiam: Deinde Fily benefici tipsis donari & applicari: Tum spiritum sanctum promitti, imò insundi qui ipso reget & sanctiscabit. Vnde sides nostra consirmari debet in huc vnum Deum, qui est Pater, Filius & Spiritus sanctus: in cuiu nomine ideo inauguramur, ut illum vera pænitentia, side, inuocatione colamus, abnegatis omni iniusticia & iniquitate.

Deinde verbum promissionis additum Baptismo est hoc: Quisquis credideris & baptizatus fuerit, saluus erit. Quemadmodum autem omnis promissio Dei, ita hac side accipienda est, & sirmiter

miter statuendum, quod Deus vere prastet, quod baptismus obsignat. Nec tamen hoc promissionis verbum arcet infantes à Baptismo, qui sub generali mandato continentur. Nam fidei professione in adultis requirit, quales fuer unt pracipue, qui sub initium Ecclesia nascentis, post Christum passum & glorisicatum, baptizabantur. Vt enim Circumcisio non solum fuit adultis signum gratia cœlestis, verum etiam infantibus: sta baptismus verifg, salutaris est. Nam ve efficax fuit Spiritus functus in vtero Elizabeth, matris Iohannis Baprosta, ad infundendum infants, in mundum nondum edito gratiam : Sic idem Spiritus fanctus ex bunstate mera, peculiari ratione regenerat infantes ab Ecclesia sib: oblatos, cum ipse Dominus iusserit ad se infantes adduci, & illorum esse regnu cœlorum pronunciauerit. Huc & illa Abrahamo facta promissio accedit : Ecce Deus tuus, & seminis tui.

Verum inter Christianoru & gentilium pueros hoc est discrimen, Tametsi vtros g, oblatos ab
Ecclesia in gratiam Dei, iuxta promissionis verbum recipi, non est dubitandum: tamen si sine baptismo discesserint vtrig, insidelium quidem pueri Dei iudicio relinquendi sunt, sidelium vero infantes promissionis huius, Ero Deus tuus, & seminis tui, vere participes sunt. Nam in illa promissione etiam Christianorum infantes includi

non dubito. Et vt pueris Indeorum nihil nocuit, qui obierunt ante octanum diem fine Circumcia fione: ad eundem modum nec Christianorum infantibus obsuturum piè credendum est, si subita morte prenenti, baptismasis lanaero non oblumtur.

At dices, renascetiam esse necessariam adsalutë, inxta illud Iohan. 3. Nisi quis renatus suerit ex aqua & spiritu, non introibit in regnum calo. rum. Respondeo: Renascentia est res spiritualis, que peragitur aliàs virtualiter tantum, sine externo symbolo, ve Ebraoru pueri pranenti morte ante octanum diem, vere participes erant benedi-Elsonis promissa: Ero Deus tuus, & seminis tuin eternum: Acita virtualiter regenerati sunt sine externo figno. Ad eundem modum Christianori infantes, qui morte preuenti discedunt, consortes sunt promissionis einsdem. Alias virtualiter & actualiter(vt loquitur Bernardus) simul, nempe, cum externum symbolum accedit. Quare Augustini sententiam hic complettor, qui dicit: Sed tun impletur innisibiliter, cum mysterium baptismi non contemtus religionis, sed articulus necessitatis excludit. Et Bernardus: Volutas pro facto imputatur, vbi factum excludit necessitas.

Signum externum est aqua, Immersio seu ablutio hominis, at g, adeo totailla visibilis actio cu pronunciatione verborum. Hac actio cum repra-

**fentet** 

fentet ipsius sancta trinitatis arcanam actionem circa hominem, qui baptizatur, merito summa cu reuerctia & religione celebrari deberet, sine nugis istis, quas addiderut Papista: vt sunt, Ceroma sacru, suliua, sal, exorcismus aqua, adiuratio Satana & c.qua omnia maculant quo dammo do hac diuinam actionem, qua sidem, pietatem, & inuocationem Dei, obedientiam institutionis Christirequirit.

Porro in hoc sacro Baptismo triplex est signum. I. Testimonium gratia exhibita & applicata. II. Tessera & notaprofessionis. II I. Symbolum quadam comparatione nos docens de vir-

sute Christi & nostro officio.

Virtus Christi ita docetur Baptismo: quod quemadmodum aqua abluitur corpus externu: ita sanguine Christi spiritualiter, sed vere abluitur coscientia baptizati à mortuis operibus. Hac veritas cum externo signo coniuncta est. Christus itas, hominem, qui baptizatur, recipit in Ecclesiam, abluit à peccato, Spiritus sancti gratia regenerat, ve iam sit noua creatura, civisque regni Christi, Deo serviens, cui iam sidem dederat, & in cuius gratiam & tutelam receptus est.

Vnde Petrus definit baptismum non esse deposi:ionem sordium carnis, sed stipulationem bona conscientia cum Deo per resurrectionem Christi. Ex quo discrinen colligitur, inter sideles habentes signum, ac insideles, qui de externo signo gloriatur, vacui veritatis propter suam incredulitatem. Nam vt Paulus Roma. 2. negat Circumcisionem litera valere sine circumcissione Spiritui: ita Petrus statuit de baptismo, non sufficere nudam & externam carnis ablutionem, nisi accedat bona coscientia stipulatio, qua est mutui sæderis consensus.

Vt enim Deus verbo & Sacrameto baptizato promittit gratiam: Ita conscientia baptizati promissam & oblatam gratiam side, qua statuit Iesum Christum vere pro se mortuñ & resuscitatum esse accipiet: alioqui pedibus gratiam conculcare videtur. Si igitur veritas signo non respondeat, culpa est gratiam Dei abijcientis.

Caterum, quomodo nostrum officium nos doceat Baptismus, eleganter à Paulo explicatur Ro.6.his verbis: An ignoratis, quod quicung, baptizati sumus in Christo Iesu, in morté eius baptizati sumus? Consepulti igitur sumus cum ipso per baptismu in mortem, vt quemadmodum excitatus est Christus ex mortuis, sic & nos in nouitate vita ambulemus.

Vnderelinquitur, figurari hac externa attione, nos peccato contaminatos venisse ad baptismi, sed per baptismi in sanguine Christi ablui, Christum induere, ac reddi participes mortis, sepultura, ac resurrettionis ipsius. Vt enim mortis communimunicatio figuratur per immersione in aquam, & sepultura per moram sub aqua: Ita resurre-Elionis communicatio per extractionem ex aqua reprasentatur. Breuiter, spirituale renascentiam figurat baptismus, qua constat mortisicatione & vinisicatione. Nam ut corpus eius, qui baptizatur, immergitur in aquam, ita morti addicitur vetus homo, ut cruci sigatur cu suis concupiscentis, quod sit contritione & abnegatione sui. Et ut ex aqua homo baptizatus elenatur & eximitur, sta nonus homo vinisicabitur, id quod vera side sit, & obedientia nona declaratur.

Ex his obscurü esse hand potest, qua sit vera & pia meditatio huius sanctissimi lanacri, quod

nos per totam vitam consolabitur.

Primum enim statuere oportet, hunc baptismum Sacramentum esse nostra cum Deo reconciliationis.

Deinde Baptismo admonebimur, quod hac recociliatio sit facta per sanguinèm, mortem & se-

pulturam ac resurrectionem Christi.

Tertiò admonebimur mortificationis carnis, & vinificationis spiritus, adeog, perpetua in hoc mundo pænitentia, & surra cum Christo, quem induimus per baptismum, glorisicationis.

Quartò admonebit, quod regenerationis benesicium sit donum totius Trinitatis, in cuius nomine baptizamur, vt ipsi adhareamus, ipsum innocemus ac colamus per totam vitam.

Hac si verè meditati suerimus, iuxta g e a vită instituerimus, legem seruamus baptismi. Sin minuu, noster externus baptismus in sordes nobis vertitur, id g propria nostra culpa, qui nostra se ditate sacrosanctum Baptisma commaculamus.

Addam huc nonnihil de modo baptismi. Video enim quosdam non parum offendi, cum aly totos infantes in aquam immergunt, aly spargunt aquam in capita infantum. Hi mihi videtur offen-

dire valde exigna.

Teneasur itag, bec regula:

Baptizare omnes inssit Dominus, sed modum baptizandi liberum reliquit. Christus mandanis baptizare, id est, tingere, mundare, madesacere, quod baptismi nomen sonat, nihil adyciens de tingendi, mundadi seu madesaciendi modo, neg, explicans, corpus ne totu, an ipsius partem aliquam ablui vellet.

Deinde, vt sanguine sæderis totus populus aspersus suisse dicitur, quia in omnes aspergi consuenerat, ita totus madefactus, mundatus intelligitur, cum membru aliquod tantu madefactum,
tinctu sue mundatum est. Illa legalis aspersio suis
sigura sanguinis Christi (quo aspergutur conscientia) & Baptismi nostri.

Deinde, cum vis emendandi animos non profieiscitur ex aqua, perinde est, sine totum corpus,

fine

fine pars aliqua, ve caput abluatur. Satis igitur fuerit, si obseruetur spiritualis baptismi signisicatio.

Quod autem baptizare non significat totum bominemimmergere in aquam, ex capite septimo Marci, & undecimo Luca facilè colligitur, illic reuersi à foro non comedunt, nisi prius baptizati. Hic miratur Pharisaus, quod Christus non baptizatus accumbat mensa.

## COENA DOMINI.

Oena Domini est Sacramentum nostra per Vistimam Christi redemtionis, ab ipso Christo institutum, in quo cum pane & vino verè & realiter exhibetur & recipitur corpus & sanguis Domini: ut sit confirmatio noui Testamenti, hoc est, fæderis gratia & remissionis peccatoru: ut sit recordatio immolationis corporis & sanguinis (hristi in cruce pro nobis. Hac definitio ex ipsis Cæna verbis desumta est, quare labefactari non potest. Et quaquam ex hac breui desinitione intelligi potest, quid sit de hoc Sacrameto piè statuendum: tame breuiter ista quatuor attingam, qua supra in omni sacramento consideranda admonui.

De institutione eadem hic perpende, qua supra de Baptismi institutore enumerani. In institutione sunt ha potissimü circumstantia: Tempus, locus, persona, mandatum, res, executio madati, sinis. Qua omnia ex contextu sunt aperta. Matt. 26. Marc. 14. Luc. 22. 1. Cor. 11. In hac ipsainfitutione verbum ipsum promissionis clareexpressum est. Promittit corpus & sanguine, mandat discipulis, vt edat porrectum corpus, & sanguine porrectum bibant. Iubet annunciarimortem suam, quoties hac Cæna celebratur.

Externum Symbolum est panis verus, & vinum verum, non mutatis substantis naturarum, sed veraciter manciibus, iuxtaverba Pauli:Panem que stagimus. Et Gelasius ait: Certe Sacrameta qua sumimus, corporis & sanguinis Domini, divina res est, propter qued & per eadem divina efficimur participes natura, & tamen esse non desinit substantia vel natura panis & vini.

Veritus cum signo externo consuncta est, qua est gratia remissionis peccatorum, & obsignatio noui fæderis per ipsum verum corpus & sanguinem Domini. Vt enim cum visibili coluba in baptismo Domini. & flatu Christi dicetis, Accipite Spiritum sanctu, & cum linguis slammeis in die Pentecostes, vere aderat Spiritus sanctus: Ita sirmiter credenduest, quod vere & essentialiter & realiter adsit Christus in Cæna totus. Neque enim dicedus est, adesse ficte aut simulate aut tro pice, sed vere ac proprie, id quod verba Domini

connincunt: Quod datur pro vobis, Qui effunditur pro nobis. qua verba omnem ambiguitatem tollunt. Quare nullus tropus est in verbis singulis, nec in Pane nec in V ino, nec in corpore aut Sanguine, nec in verbo Est, quo verbo significatur nexus pradicati cum subiecto simpliciter, vt propria natura vtrius g. Symboli & rei, maneat ac exhibeatur communicantibis.

Verum si de pradicadi modo quaris, scito non esse Philosophicum, sed sacramentale & dinini, quales sunt isti: Columba erat Spiritus sanctus: Flatus Christi dicentis, accipite, est Spiritus san-Etus, lingua dissetta sunt spiritus sanctus. In his pradicationibus naturaru veritas manet, prafertim in duabus posterioribus, & sub appellationibus rerum visibilium & sensibilium res innisibilis intelligenda manifestatur, que certo adest & veraciter cum rebus sensibilibus. Promde sacramentalis pradicatio est, cum subiecti natura manet, qua vocabulo significatur, & per illud pradicati veritas, qua est innisibilis, prasens cum subinneta re adesse creditur. Si quis igitur Synecdochen dicat, non errat. Nec hoc pugnat cum eo, g supra dixi, nullum tropum esse in verbis singulis, proprie enim & Panis & Vinn, & Corpus & Sa gnis,& verbu Est accipiuntur: sed quia no oculis apparet corpus & sagnis, qua vere adfunt, adefse per ext erna signa intelliguntur. Cu enim panis

est corpus, vinii est sanguis, sub appellationibus pa nis & vini intelligunt ur res inuisibiles corpus & sanguis Domini, qua certo & veraciter adsunt, & cum pane & vino manu ministri porriguntur diguis & indignis. Hac sobrie de modo pradican-

di sacramentali dicta sufficiant.

Analogia panis ad corpus (bristi, & vini ad sanguine Christi bac est: Quemadmodum panis vim babet ad nutrienda corpora, ut prasens vita cofernari possit: Ita corpus Domini vine habet ad spiritualiter nutriendas animas nostras. Et ut vinum reficit vires, & exhilarat corda hominum: Ita Domini sanguis reficit & exbilarat anima nostras. Ac propterea duo coniunguntur Symbola, nimiră panis & vinum: ut sciamu Christum non solum cibum nobis esse, verumettam potum, ne alibi quam in eo solo vila spiritualis vite partem quaramus. Paulus 1.Cor. 10.Calix cui benedicimus, no ne communicatio sanguinis Domini est? Panis quem fragimus, non ne communicatio corporis Domini est? V nus panis, vnum corpu sumus nos, qui de pane uno participamus. His verbis significat Panlus, & nos Christo comungi ac incorporari per hoc Sacramentum, & inter nos effici vunno corpsu, cuius caput est Christu, sen vi inquit Athanasius: Quemadmodum corpus illud vnitum est, stanos per panem bunc ei copulamer.

Caterum clarioris explicationis gratia, nonmulla adijciá de varysappellationibus huius Cœna, de rerum in ea coniunctione, & de salutari einsdem meditatione.

In COEN AE doctrina vistur Ecclesia variis appellationibus, vi eius cognitio sit familiarior, et

vsus illustrior.

Panis & vinum E L E M E N T A dicuntur, propterea quod fint res corporea & sensiviles incurrentes in sensus, seu quia sunt veluti materia Sacramenti, cuius forma est quod verbo adiscitur, Constat emm quodisbet sacramentu materia & forma, boc est, quod dicit Augustinus: Accedit verbum ad elementum, & sit sacramentum.

Sacrametum autem dicitur hac Cæna, quod fub rebus terrenis & sensibilibus, cælestis res &

innifibilis fidei oculis proponitur.

SIGNI appellatio relationem ad signandam rem, non quidem absentem, sed verè prasentem mdicat.

SYMBOLYM quoque dicitur, propter spirituale fructum, qui ex eo percipitur, hoc est, propter comparatione reru terrenarum ad res cœlestes. Yt enim panis & vinum externum hominem resocillant & exhilarant in hoc mundo: sta corpus & sanguis Domini alunt, resocillant, & exhilarant internum hominem in regno (bristi, ad vitam aternam. Hinc Augustinus: Niss sacra-

menta haberent comparationem earum rerum, quarum sunt sacramenta, sacramenta non essen.

AGAPE quoq nomen Gracis fisit Vitutum, propterea quod requirat mutuam inter communicates dilectionem, qua eiusdem corporismyfici membra, mutua prastando officia se innicem fouent.

SINAXIS appellatur, Primum, quia conficiationem animorum communicătium requirit:
Deinde, quia est publica multorii in una cogregatorum cœna, non unius sacrificuli tautii: Tertio, quia nunquă connocabatur olim Ecclesia fine communione corporis & sanguinis Domini.

EVCHARISTIA dicitur, propter grainrum actionem, sine qua hoc sacramentum cana

celebrari nequit.

OBLATIO appellatur, tum propter donationes, qua fichant in vius pauperu & ministrorum, tum quia Cana offerebatur communicantibus à ministris Ecclesia.

H o s t i a quo á dicitur, propter preces, qua offerebatur Deo: Équia memoria est hostia Christi, semel peracta pro nobis in cruce, unde & monoria mortis Domini dicitur ab Enangelistic.

Eandem ob cansam Sacrificium quog dicobatur. Sed Papista corruptores Cana, aliam rationem commentissum, nimirum quod ideo sacrificium dicitur hac sacra Cana, quod in Missa offera-

offeratur à sacrificulo filius Dei in hostiam & Cacrificium propiciatorium pro vinis & mortuis. Sed banc erroneam opinionem confutat Epistoland Ebreos. Porro ex isto Papistico errore de facrificio, ortus est & aline error, de elenatione & ventilatione panis & vni in Cana. Postquan enim in veteri Testameto facrificia quedam fuisse, qua elenabantur sursum, & ventilabantur fen monebantur certo gestu , autequamigni cremarentur, animaduerterunt; cacozelia Aaronica theruma & thenupha, hac est, elenationem ac ventilationem panis & vini in Missatico suo sacrificio instituerunt, vi vel ista pacto sacrificium esse ostenderent. V erum cum iam rectius est edocta Esclesia Christi, nonic Cænam Sacramentum esse, & non sacrificium, proprie loquendo, debet istam Aaronicam elenationem & ventilationem sine monendam abolere, ac facra Christi Cana vii, sine peregrinis ceremoniis, que Aaronicam tacozeliam, & Papificam impietatem redolent:

Graci totam actionem AEIT OTPIEIAN vocant, idque propter administrationem Cænæ. Si que sint alie voces, quihus appellata est bec Cæna, facile velex parte aliqua cænæ, velex actione, vel since velex parte aliqua cænæ, velex actione, vel since vocabuli mi 93 E ipsi Papista ignorabant multis seculis. Polydorus Virgilius ad Ebraicam

originem Missim renocat, nam missa Ebrais oblationem significat. Verum sanior est corum opinio, qui ab enentu boc nomen capisse canam dicunt, nimirum quod missa, boc est, remissio peccatorum anumeraretur in cana, vude claudine canam bis verbis consolationis: Ite missa est, boc est, remissio est. Hecratio nominis nibil babet incommodi, imò de vero vsu Cana communica-

tes commonefacit.

Porrò true funt veluts paria rerum dinerfissimarum cona Domini. 1. Externum verbum & internum verbum. Cum enim verbum externum finat in anribus, eternus hby @-memil aures ferit, vet quod in auribus sonat extrinsecu, corde percepiatur. 2. Homo externus & bomo internes. 3.V slibilis panis & visibile vinum, quibus veraciter adfunt corpus innifibile & muifibilis fanguis. In his tribus obsernanda est dispenfatio dinina. Verbum externum & elementum destinantur externo homini. Verbum internum & corpus sanguisque ad bominem internum pertinent. Ut igitur bomo externus capit auribu corporis vocale verba, & fismit visibile elementum ore corporis, ita bomo internus internum verbum & corpus fanguinemque Domini percrpit. Et quemadworlum corpus externum bomims pane & vine pascitur: Ita internus bome vero corpore & vero sanguine Christi (que inffabili fabili modo verè facra in Cœna adfunt )pafcitur ad vitum aternam.

Porrò vera meditatio in his cossistit membris:
Primum cum accedis ad sacram hanc Canam, certo statuens inxta promissionem Christis adesse verum corpus & verum sanguinem Domini, de peccato tuo, propter quod mortuus est Christus, cogita.

2. Cogita de victima corporis & sanguinis Christi peracta ad redimendum te à iure peccati.

3. Hac victima admonere te debet, de magnitudine ira Dei aduer su peccatum, de menarrabili misericordia Dei recipientis te in gratiam, de amore sily Dei intercedentis pro te, & derinantis in se iram Dei.

4. Poenitentia quidem accendetur cogitatione peccati & magnitudinis ira Dei in peccatores, fides vero cogitatione misericordia & amoris si-

ly Dei & villima peratta.

s. Hec sides consirmabitur sacramento tanta rei, dum eleuatamente, side consideras in hac sacra cana, agnum Dei. Est enim hec cana quadam contemplatio, & veluti speculum, in que Christum crucifixum & resuscitatum conteplaris. Hinc, qualem probationem requirat Paulus, facile intelligitur, nimirum vt vnusquisq se probet, vtrum panitentia & sides vere sentiantur.

6. Hans fidem confirmatam sacramento, sequi

debet, gratiarum actio, mutua dilectio, adesque nonitas vita, ne quid facias quod indigum fit corpore Christi, cui incorporatus es (modo verè credis) per banc facratissimam Comam.

## CAPVT IX. TESTAMENTVM.

ESTAMENTUM vsu scriptura est fædu sen pactum inter Deum & homines, in que ve Deur bomini aliquid promittit, ita bomo in Deum promittetem fiducia promissionis recum. bit, fidemque fuam testimonio fæderis alit confirmatque. Hec definitio generalis collects est ex capite Gen. 17. Exod. 24. Iosua 24. Ieremia 31. Ebra. 8. Testamentum sane, si quis rationemno. minis quarit, dillum, quia voluntatis Dei testi-

monium quoddam exiftit.

Porro in omni testamento inter Deum & homines tria concurrent, Promissionis verbum, fides promissionis, ac einsdem externa testificatio & testimonium : vnde fit, vt Synecdoche Ebrais visitatissima, singula horum trium Testamenti nomen accipiant. Gal. 3. Pro promissione. Pfal. 10. pro fide & obedientia hominis erga Deum. Genes. 17. Atto. 8. pro promissionis externo testimonio Testamenti vox vsurpatur. Huius varietatis observatio discrimen veteris & noni Testamenti illustrine & faciline reddet.

Vt igitur simplicius habeatur discrimen veteris & noni Testamenti, promissionum varietas est spectanda, quarum quadam ad reconciliationem cum Deo, queda ad terrena commoda referuntur. Omnes promissiones de reconciliatione, vbicunque leguntur, ad nonum Testamentum, quo Deus reconciliationem & nonam vita promittit, pertinent. Contra legales promissiones, quibus patribus se obstrinxit, imo totus mundus legi nature obstrictus est, preterea quoque promissiones terra Palestina, cum signis & sacramentis, vetus Testamentum dicuntur. Promissiones stag has si consideras, illustre erit discrimen veteris & noni Testamenti.Vt vetus sit Testamentum,quod promissiones legales & terrenas, Nonum aute, quod Euangelicas & caleftes habet. Pro differentia promissionum variat & fides.

Caterum si signa respicis, hoc distrimen ex Epistola ad Ebraos colligitur, quod ea signa, qua venturum Christum significabat, veteris, qua vero exhibitum, noni sint sæderis seu Testamenti. Vnde Christus: Hic Calix est nonum Testamentum in meo sanguine. Porrò si omnia, hoc est, promissionem, sidem & signa, completti simul vetis, desinitionibus, ad hunc modum discernere in-

ter vetus & nouum Testamentum licebit. Vetus Testamentum est pactum, sancitum san-

guine animalium, quo obligatus fuit vetus popu-

lus ad legem & totam Politiam Mofaicam, ut in ea politia confernaretur & propagaretur promifio de venturo Semine. T estamentum quidem dichum, ut autor est scriptor ad Ebraos, eo quod swedus erat sangume animalium & victimis confirmatum: Vetus vero, propterea quod antiquandum & abolendum erat, ac potissimum ad vetoris populi padagogiam pertinebat, vsg. ad aduentum Christi, unde Ambrosius, Tostamentum dicitur, quoniam sangume dedicatum est. Vetus in typo, nonum in veritate.

Noumn testametum est sædus, sancitum sanguine Christi de remissione peccatoru & reconciliatione promissa omnibus gentibus & populis eredentibus in Christum crucissixum. Hoc Testamentu quidem dicitur eo, quod sanguine & morte sily Dei sancitum & consirmatum est: Noumn verò, cium quiaveteri successit, tum quia ad noui hominem & regeneratum pertinet. est és nous cuinssam insticia & vita eterne testimonium. Has duo Testamenta, tametsi ab uno Deo professa sunt, & in enudem scopum, nempe Christum tendunt, tamen quinque disserentis disserunt, qua his versiculis complexus sum:

Tempore, subietto respettu, sine, sigura,

Tu vetus at g, nonum fædera bina seca.

Tempore quidem differut, quia vetus tempore antecedit instaurationem natura incoatam. Est autem antem triplex tempus noni T estamenti, nimirum promissionis, exhibitionis & completionis. Promissionis facta est primis parentibus, qua amnes Patriarcha & electi, mde vsg, ab initio se sustentarunt, ac hoc promisso fædere salutem consecuti sunt, quot quot promissioni sæderis crediderunt. Exhibitio facta est, dum Christus sanguinem sud dit in ara crucis, quo hoc nonum Testamentum commanit, quod paulo antea sacratissima cæna commendanerat. Completio erit aterna vita possis fosse sincipa possidebimus, abolitamorte, & resustitutis corporibus.

proprie ad veterem hominem, nonum ad nonum bominem pertinet, quemadmodum supra di-

Class est.

Respectu quog, disserunt, Vetus carnem, Nounito spiritum ipsum respicit. Sic py veteris Testumenti, etsi inutu carnem veteri Testamento subiciebantur, tamen secundum spiritum noni sudiris trant participes.

Fine quog different, quia Vetus perdagogia quadam erat in Christum, nonum gratia Christo

communicatio.

Postremo disserunt in hoc quoque, quod vetui illud ceremoniarum inuolucris erat inuolutum: Nouum ipsam veritatem sine vmbris continet. Hac de veteri & nono Testamento ideo brenins dixi, quia copiose omnia explicantur in locis Theologicis Philippi.

TESTIMONIA DE

testamento vtroque.

Ieremia 31.6 Ebra. 9. Ecce dies venient, dicit Dominus, & cofummabo super domum Ifraël, & super domum I uda testametum nouum,no secundum testametum, quod feci cum patribus esrum, in die apprehendentis me manum eorum, vi educere eos de terra Egypti, quia ipfino manfe. runt in testamento meo, & ego neglexi eos, dicit Dominus. Quoniam hoc testametum, quod disponam domui I frael post dies illos, dicit Dominu, dans leges meas in metem corum, in corda corum inscribam eas, & ero eis in Deu, & illi erunt mihi in populum. Nequaquam docebut vnusquisq cinem fune, & vunfquifque fratrem fune decens: nofce Dominum. Quia omnes scient me, à parno cerum v [q. ad magnii corum, quia propicipare iniquitatibut eorum, peccatorum eorum, & iniquitatum corum nequaquam meminero amplin.

Indith 9. Memento Domine testamenti tui,

G da verbum tuum in ore meo.

Pfalm. 48. Neque prophanabo testamentum meum, neque qua procedunt de ore meo, faciam irrita.

Pfal. 24. Vninerfa via Domini misericordia,

& veritas requirentibus testamentum eius.

Psal.77. Non custodierunt testametum eius, in praceptis eius noluerunt ambulare.

Danielis 3. Ne dissipes testamentum tuum.

Zacharia 9. Tu quoq in sanguine testamenti tui emissti vinctos tuos de lacu.

Act.7. Dedit ei testamentum circumcisionis.

## DE ORDINE ECCLE-

SIASTICO.

Voniam Spiritus sanctus in omnibus rebus ordinem requirit & amat, certag, ratione omnia facit, no est existimandum, quod regnum Christi omnium pulcerrimum, citra ordinem administrari velit. Quare videdum, qualis sit legitimus ordo Ecclesia, & in quibus rebus cossitat.

Primum enim in Ecclesia, seu in regno shristi, prasidet unus Monarcha IESVS CHRETVS, qui à Deo Patre acceptum regnum suo
spiritu verbog, gubernat. Hic Monarcha est enuneus sur Golus. sua enim administrationis nemini
rationem reddere cogitur aut obnoxius est. Est
enim supremus, imo solus sui regni gubernator: id
quod plurima testimonia Scriptura conuincunt.
Psalmus 2. Dominus dixit ad me, &c. Et Psal.
72. Deus iudicium tuum regi da, &c. Zach. 9.
Luc. 1. Iohan. 17.

Regnum buius Monarcha est ipsa Ecclesia,id est, omnes qui huic rege dederunt nomina. Hoc regnum pulcerrima symmetria coheret, ut viñ corpus coftituat: Quemadmodum Paulus doces ad Ephes. 2.6 4. Est enim Ecclesia cætus hominum, qui in Christo rege suo renati, & de carne & ossibus eisus facti , Domino ipsi capiti suo sic adharent, & innicem ita funt coniuncti, coaptati, & coagmentati pro cuin/g, fidei mensura, pro donorum Spiritus fancti varietate, pro vocationum coaptatione, ac veluti connexione, vt vnum corpus, quemadmodum dixi, constituant : V t eodem omnes spiritu vinant & agantur:vt singuli sum proprium munus habeant, & donum, quo como da & incrementa uninersi corporis pro se quisqu efficiat & promoueat. nullum enim membrum in hoc corpore potest esse ociosum, ant non aliquid communi corpors conferre, cum animata fint omnia, ac vinant spiritu Christi. & in hoc ipsumvaria secudum datam gratiam dona buius spiritu babeant, unde & caritate mutua inter se indes magis magis q, coalescent. An non hic pulcerrimus ordo est? Qua harmonia concinnior? qua a-Dtior dispositio? V nus enim Monarcha vniregno, adeo insta connexione sociato, donis ja varys ornato prasidet. Nec impedit hanc pulcerriman barmoniam, quod in particularibus cœtibus busus Ecclesia Catholica admixti sunt hypocrita, mulis

multi infirmi, multi nomine tantum Christiani, sed renerarabiosi canes. Nam Catholica Ecclesia non astimanda est ab ipsis sordibus, sed à sua

propria natura & indole.

Praterea cum hic catus verbo Dei regitur, duo sunt in eo genera bominum: Nimirum verbiprecones, & corum auditores, qui non secus asque patres & filis se invicem venerantur & colunt, verum in ministris magna est dinersitas. Quanquam enim potestas omnium eadem est ministrorum, quantum ad spiritualem inrisdictionem attinet (de externa enim disciplina suo loco dicendum est) tamen dispares dignitatis ordines & gradus sunt. Idque partim sure dinino, partim Ecclesia approbatione. Christus ipse ascendens in altum, dat dona hominibus, Apostolos, Profetas, Enangelistas, Doctores & Pastores. Hi omnes einsdem sane potestatis sunt, sed dignitatis & functionis minime. Apostoli enim, Enangelista , Propheta , Doctores & Pastores eorundem mysteriorum Dei aconomi erant, eandem doctrinam proponebant, eadem potestate spirituali vsi sunt. Attamen Paulus gradu dignitatis & ordine Timotheo & Tito erat superior. Timotheus gradu & ordine excelluit reliquos Ephesina vrbis Presbyteros. & Titus Cretensibus praerat. Hac pralatura in tribus videtur mihi posita: In donorum excellentia: Laborum magnitudine: & Vocationis diuersitate. Sic Paulus Timotheo praferebatur donis, laboribus, vocatione. I dem Paulus Barnaba fortassis donis et laboribus aqualis suit, Sed vocatione ipso superior erat. Hac pralatura erat non domini, sed ministeriy. Qui maior est vestrum (inquit Dominus) sit omnium minister.

Ecclesia cui Dominus potestatem dedit in adiscrationem ordinem ministeriorum instituit pro
commodo suo, ut omnia sint rite ordinata adiustaurationem corporis Christi. Hinc Ecclesia purior secuta tempora Apostolorum, alsos patriarchas, quorum erat curare, ut Episcopi cuinsque
diacesios rite eligerentur, & ordinarentur: ut
suum munus Episcopi singuli probe administrarent: ut cuique suus clerus & sua plebs in hu,
qua Domini sunt, pie obsequerentur. Alios chorepiscopos (coadiutores nimirum Episcoporum,
quos hodie prapositos appellamus) alios Pastores
& Catechetas.

Hec fuit purioris Ecclesia ordinatio, sed posteapaulatim vicia & superstitiones irrepserut, donec prorsus Apostolorum & veteris Ecclesia ordinatio interist. Nam in regno Papa post corruptionem doctrina, monstrosa quadam Ecclesia occonomia inuetà est idá astu Satana, vi ita paulatim regnu Christi inuaderetur & deuastare-

tur. Quanquam autem principium non fuit adeo malum, tamen paulatim res in deterius comutata est, donec tyrannide Papa fere sit Christi Ecclesia oppressa. In bac aconomia primum, ordinem ministrorum faciunt sacramentum, prater verbum Des: Deinde Chrisma nanolnala Aaronica adhibent, & rasuras contra consuetudinem Apostolica & purioris Ecclesia: tum ordines Ecclesiasticos septem numerant, vt Primus I anitorum sit, 2. Lectorum. 3. Exorcistarum. 4. Acoluthorum, 5. Subdiaconorum. 6. Diaconorum. Postremus Presbyterorum, quorum plures gradus fecerunt. Alios enim vocarunt Episcopos, alios Archiepiscopos, Metropolitanos, Parochos, Antistites & prasides. Deinde his gradibus non contenti, secerunt tres Patriarchas: Romanum, Antiochenis & Alexandrinum. Verum temporis progressu, inter hos quem maximumvoluerunt Papam appellarunt, quem Papam monarcha Ecclesia creaust impius Phocas Imperator, qui sanctissimum Mauricium obtruncauit cum vxore & liberis. Ex eo tempore inuaserut Romani Pontifices Ecclesiam, & vsurparunt sibi ius verius q glady, ve vocant, & ita regnum Antichristi erectum est, quod initium à libidine dominandi sumsit.

Sed quid hic Antichristus facit? destitutus est Scriptura aperto testimonio, ideo confugit ad allegoriam. Nam ex eo, quod Luca 22 stat mentio

duorum gladioru, & Christus dicat, eos sufficere:inde inferunt adulatores Papa, vtrung, gladium, nimirū verbum Dei, ac politicam administrationem (ut illi quidem interpretantur) penes Papamiresidere. Sed istins dicts occasio videnda est. Christus dixit: Qui no habet gladium, emat. An hic incitat suos ad arma? Nequaqua. Debebat igitur interpretationem istius loci quasinise, non pugnantem cum Domini mente, aut regnieius conditione. Notum est omnibus, qui in sacris literis vel leuiter versati sunt, Metonymiam frequentem effe in scripturis, quares per signum designatur. Cum igitur Christus dicit: Qui nonhabet gladin, emat, certe nolebat suos ad armamcitare, sed belli tempus instare significabat. Vnde patet, errare vehementer Papistas, qui ex dicte Christi respodentis discipulis, dicentibus, Ecce duo glady hic, Satis est, extruunt Papa tyrannidem. Nec valet vlla allegoria ad cosirmanda dogmata,nisi habeat presuntem Scripturam. Preterea illa allegoria ex diametro pugnat curegno Christi, quod est spirituale, cuius arma etia spiritualia esse docet Paulus 1. Cor. 10. Huc accedit, quod Dominus apud Lucam ministerium verbi ab officio Principii separat : huic dominationem relinquens, illi prorfus adimens. Reges, inquit, getium dominantur ipsis, Vos aute no sic. Inde enim ortius erat sermo, quodinter se Apostoli contenderent,

derent, quisinter eos maior esset siturus, ac veluti restor aliorum in regno Christi, V t eiusmodi ambitio tolleretur, monet regnum suum spirituale esse, non in mundana celsuudine positum, non in pompa aut dominatione, sed omnem ministrorum suorum eminentiam in hoc constitutam esse, vt seruiant. Cùm ergo hoc loco dicat Dominus, Apostolos & ministros Ecclesia regibus non sore similes, nempe vt dominentur, summa impietatis est & impudentia, quod Papa sibi contra interdistum Christi, regiam autoritatem & potestatem vindicet. Verum vt tegat vulpem immanis ille successivos, onina pelle se texit, ac serus seruorum Dei se appellare cæpit. Sed sastum ipsius trannis secus docet.

Porrò ex huius pychotyranni officina prodicrunt Cardinales infinita Monachorum agmina:quibus horrendis modis Eccli siam Christi isti

bestia vastauit & fere oppressit.

Contra huius bestia tyrannidem subinde Dominus excitauit pios & doctos viros, qui tyrănidem Papa voce, scripto & sanguine oppugnarunt, & postremum in bac atate beatum Intherum in Germania excitauit, qui regnu Papa potenti spiritu inuasit: errores reuelauit: concionibus & scriptis consutauit: & Ecclesiam iuxta Apostolicam obseruationem, & purioris Ecclesia exemplum resormanut. Nam cum videres totum

mundum & Papatum conspirasse contra & ad. nersus Enangelin, spse spiritu Dei auctus semun. do opposait, & veritatis viam alijs monstranit, Vnde & nostra Ecclesia emendata, purum Ena. geliñ Christi amplettieur, ordinas ministros vii. les Ecclesia, insistit vestigijs Apostolorum & primitine Ecclesia, Abycit inntiles ceremonias, quib' refereus fuit totus Papatus:retinet & ordinat pios ritue, quib. Ecclesia exercetur pie et visiter. Et quaqua primatum Papa at gomnem etus tyrannidem & imperandi libidinem execratur, m. men Ecclesia nostra Danica non est ausquad, sed agnoscis cu Ecclesia Catholica vnu Christi, regem et sacerdotem. Deinde quantum ad disciplinam externam attinet, agnoscit magistratum ciuile sus glady habere, quod exercere debet fecundum suas leges in reos. Agnoscit etia Ecclesasticam disciplinam, qua superiores legitime vocati ad ministeriu, vt Episcopi, Pastores, Dolleres in scholis, vii possunt ad coercendos contumaces verbo, sine vi corporali. Arma enimministrorum verbi spiritualia sunt, quemadmodu Paulu docet, 2.ad Corint. 10. Inter bos ministros agnoscu etiam Ecclesia nostra gradus dignitatis, & ordines pro dinersitate donorum, laborum magnitudine ac vocationum dignitate. ac indicat barbaricum esse, de Ecclesia hunc ordine tollere velle. Indicat cateros ministros suis Episcopis oportere

oportere obtemperare in omnibus, qua ad adificationem Ecclesia faciunt, iuxta verbum Dei, ac viilem Ecclesia economiam. Indicat Episcopos sus habere in cateros ministros Ecclesia, non despoticum, sed patrium. Et quanquam fatetur nostra Ecclesia, aqualem, ministrorum verbi potestatem esse, quantum ad Iurisdictionem spiritualem attinet, de qua re postea dicemus : tamen quia disciplina Christiana retineri non potest, nisi corrigantur vicia, & officia singulis debita commendentur, indicat rette facere Episcopos, qui hortationibus & obiurgationibus non folum laicos (vt vocant) verumetiam presbyteros in officio retinent. Hoc confirmatur non solum offici exequendi necessitate, verumetiam Pauli testimonio, qui suum Timotheum hortatur,ne presbyteros aspere obiurget, sed tanquam pater hortetur. Ex hoc Pauli testimonio duo aperte colliguntur: Primum Episcopos babere ius hortandi & obiurgandi non facientes officium. Deinde quia frustra fiet obiurgatio & bortatio prafractis & contumacibus, vult Paulus, ut inferiores piis praceptionibus, monitionibus & obiurgationibus superiorum cedant. Pijs dico, quia si Episcopi aliquid praceperint, quod non sit sui officy, bic modeste licet inferiori ministro quod imperatur recusare. Deinde & hoc ex mandato Dei apertum cst, quod episcopis vel verbum Dei corrumpentibus, vel supprimentibus nullo pacto sit obtemperandum. Epis scoporum enim potestas ad adiscationem Ecclesia non ad destructionem se extendit. 2. Cor. 13, Liquet & hoc, quod inferioris gradus ministru liceat superiores pie & modeste admonere, si quando recto pede ad veritatem Euangely non sucedant. Neque hoc agrè ferre debent Episcopi, sed tanquam patres benigne filiorum suorum hortamenta cum gaudio excipient. Sic Petru admonitus est à Paulo, cum non recto pede al veritatem Euangely incederet. Sic Paphnutiu presbyter sententia Episcoporum de interdictios sacerdotum coniugio obuiauit, cui py Episcopices servant.

Hunc ordinem amplectitur nostra Ecclesa, hos dignitatis in ministerio gradus servientes decoro & disciplina agnoscit. Nec monetur Anabaptistarum ac Libertinorum esfreni libidiu, qui Ecclesiam Christi barbaricum quendam hominum cœtum, sine ordine singunt: in quo cœtunulla ant donorum ant laborum ant vocationum ratio habeatur, cùm habeat nostra Ecclesia non solum exemplum Apostolica & purioris Ecclesia, verum etiam mandatum Spiritus sancti, omnia ordinate & decenter ad adsir

cationem faciendi.

## DE POTESTATE

Potestas Ecclesiastica Symbolo clauium. Matthai 16.vbi dicitur Petro: Dabo tibi claues regnicalorum, & quodcunque ligaueris interra, erit in calis ligatum, & quodcunque solueris super terram, erit solutum in calis: designatur. Claues itag, regni calorum sunt, quibus regnum calorum aperitur & clauditur. At regnum calorum quod est Ecclesia, administratur, hoc est, aperitur & clauditur pradicatione Euangely. Proinde claues regni calorum nihil aliud esse possunt, quam munus & potestas administrandi Ecclesiam Christi, idg, secundi verbum Christi.

Appellationis ratio hac est, qui economi constituuntur in aliqua domo, iis traduntur claues,
ut omnia aperiant & claudant pro arbitrio domini sui. Inde factum est, ut clausum Symbolo in
scripturis significetur domus administratio. Esai.
22. Dabo clauem domus Dauid super humerum
eius, aperiet, & nemo claudet, claudet, & nemo
aperiet. Hic aperte clauis domus Dauid signisicat administrationem regni Dauidici. Vnde ministri verbi, qui pradicatione verbi aditum ad
cælum patefaciunt recipientibus verbum, &
clausum esse cælum inobedientibus verbo docet,

Oeconomi regni Dei, & claues regni calorum habere dicuntur.

Quare Ecclesiastica potestas rette definitur esse facultas Ecclesia data, qua ipsa recipit (ques subet Dominus, remissis peccatis) in confortium regni ipsius : reiicit quos spse reiici pracspit : pascit receptos, & regit verbo, Sacramentis & disciplina, vt veterem hominem indies magis magisque aboleant, & nouum instaurent : Eiscit rursus ex consortio regni Christi, qui suis moribus promerebant, ac iterum eiectos, si egerint pænitentiam, recipit: Postremum vocat ministros ad ministerium verbi, quibus hanc administrationem commendat. Hac vera Ecclesastice potestatis est descriptio, que in genere na quoque definiri potest, quod sit munus Ecclesia collatum, quo spfa administrari debeat suxta verbum Dei.

Quod autem in verbo Dei fundata debeat esse hac potestas, ex eo liquet, quod Paulus omne potestatem à Deo datam Ecclesia ad adissicationem (sidei) dicat: Nunc autem quicquid pertinet ad adissicationem sidei, id verbo Dei continetur. Proinde potestas Ecclesiastica omnis veex verbo est, ita in eodem verbo inclusa existit. Et cum dominus I ohan, 7, dicit: Dostrina mea non est mea, sed eius qui misit me, ministris Euangely omnibus, quam in docendo regulă sequi debeant,

377

fuo exemplo prascribit. Non igitur Ecclesia potestas infinita est, sed certis limitibus definita, ut

que verbo Dei sit subiesta & ei inclusa.

Ex his etiam manifeste colligitur, tria requiri in potestate Ecclesiastica. 1. Vt à Deo sit data. 2. Vt m saluté & adissicationem Ecclesia exerceatur. Vt verbo Deo nitatur. Data quidem est toti Ecclesia, sed eam rité exercent, qui mandato eius sideliter obediunt legitime vocati, idque si verbum Dei tanquam vnicam agendi regulam se-

quantur.

Porrò hac Ecclesiastica potestas duplexest, nimirum Ordinis & Iurisdictionis. Ordinis potestas est ministerium verbi, quo recipiut in Ecclesiam eos, qui vel dant ipsi Christo nomina, ut illa tria millia hominum, qui ad concionem Petri copuncti corde crediderunt, quos Petrus recipit in Ecclesiam communicato Baptismo. V el qui offeruntur Ecclesia per credentes, vt, Infantes, qui pro se loqui non possunt, quos Dominus nihilominus vult recipi in Ecclesiam, iuxta illud : Baptizantes omnes gentes, in quorum numero infantes includuntur. Deinde eadé potestate in Ecclesiamreceptos regunt doctrina, Sacramentis & ceremonys.Hanc potestatë ideò ordinis esse dico, quia certam Gordinatam regulā habet, quam semper sequi debet, nec in bene costituta Ecclesia requirit deliberationem, aut senatus Ecclesiastici sententiam, sed ad ministeriu vocati ministri, iuxta ordinis prascripti rationem se gerunt, quantum quidem ad publicam functionem attinet.

Altera pars potestatis Ecclesiastica est Iurisdittio, qua maxima exparte pendet à potestate clanium. Hac nibil alind est, quam ins spiritualem politiam consernandi. Et in tribus consistu. I. In cognitione vera dollrina. II. In improbatione

falsa doltrina. I II. In disciplina.

Quod antem Ecclesia uninersalis habeat im cognoscedi veram doctrinam, testantur plurima testimonia. Christus innitat ad se omnes, ut à se discant. Apostoli mittuntur ve doceant. Deus requirit noticiam sui verbi, sine qua salus nemini contingere potest. Quare horrendo sacrilegio tenentur Papista, qui laicos arcet à lectione sacrorum libroru, & interdicunt, ne sacra Biblia vulgata lingua excudantur. & legantur à laicis(vi vocant) qua re declarant se immanes hostes esse Salutis hominu, quos Dominus Luc, 1 1. obiurgat dices:Va vobis legisperitis, qui tulistis clane scietia,ipsi no introistis & eos qui introibat probibuistis. Item, Mat. 27. Va vobis Scribe & Pharifai, Hypocrita, quia clauditis regnum cœlorum ante homines, vos enim non intratis, nec aduenientes sinitis intrare. Hac vehemes obinrgatio pertinet ad omnes omnium temporum Pharisaos qui sibi docendi sus vendicant, sed interim veram viam

ad Christum intercludunt.

Deinde quod ius habeat Ecclesia improbandi falsam doctrinam, ostendit mandatum Christi, Matt.6. Cauete à Pseudoprophetis, Mat.8. Luca 12, Cauete à ferméto Pharisaorum. Item ad Gal. 1. Si quis aliud docuerit Euangelium, anathema sit.

Tertia Iurisdictionis pars est Disciplina, qua membra corporis Christs, hoc est, Ecclesia inter se coharet. Na vt doctrina ipsa est veluti anima Ecclesia: Ita disciplina instar nernoru est, quibus membra suo quog loco aptatur, connectuntur & cominetur. Huius disciplina magna laus est. Pradicatur enim effe sanitatis subsidium, ordinis fundametum, unitatis vinculum, Nam sine disciplina nulla domus, nulla Respublica incolumis persistere potest. Et quia quag, familia, quò honestior fuerit, eo instiorem sectatur disciplinam, par est, vt omnium honestissima familia Christi, hoc est, Ecclesia, optima disciplina regatur. Quare huc pauca de disciplina Ecclesiastica adycia, idá non ex Pontificiis decretis; qua sapiunt tyrannidem, Sed ex verbo Domini, traditione Apostolica, & exemplo purioris Ecclesia,

Definitur autem disciplina Ecclesiastica hoc pasto, quod sit padagogia quadam, qua homines in familiam Christi recepti coërcëtur, & ad pietatem,insticiam,modestiam, assuesiunt, ne quid adeò augusta professione indignum committant, sed ut inxtu doctrine Enangelice prascriptum suguls sumo officum faciant.

Est antem bec disciplina duplex, Communic & cleri peculiaris. Illi subesse omnes debent ex

aquo, buic sol clerici.

Porrò Communis duplex est: Ordinaria & Extraordinaria: de quibus distincte demceps di-

cendum est, ac primim de ordinaria.

Ordinaria stag, disciplina est, qua verbñ Dei ac traditionem Apostolicam pro regula habet, à qua nunquam licet discedere. Est enim inris diumi, ac depedet proprie à potestate clauium. Hat quia lapsu contra legitimam viuendi rationem corrigit, primum lapsum genera nobis sunt explicanda: deinde qualis disciplina in singulis observari oportet:postremo penes quos sit corrigitifacultas, declarandum est.

Lapfus itaque disciplina corrigendus duplex est. Occultus nimirum & manifestus, Occultum voco, cuius vuus aut pauci admodum sunt coscip. Manifestum verò, qui est publice notus & apertus. Occultus rursus aut exignorantia aut exinfirmitate, aut ex malicia contingit. Manifestus seu publicus aut delistum est, aut slagitis. Delictum quidem quod errore vel insirmitate perpetratur, aut etiam casu inopinato: slagitium vero est enorme scelus, vt homicidum, adulterium,

שושות,

vsura, furtum, &c. Deinde flagitiorum alta multitudinem innaferūt: alia paucos tantum de multitudine. Nunc qualis in his lapsibus disciplina adhibenda sit videamus. Si staque lapsus occultus est, regula emendandi ac corrigendi', quam Dominus prascribit Matth. 18. sequenda est. Si peccanerit (inquit) in te frater tuus, vade & arque eum inter te & ipsum solum. Si te audierit, lucratus es fratrem tuum. Si autem te no audierit, adhibe tecum adhuc unum aut duos, ut in ore duorum aut trium testium consistat omne verbum. Quod si no audierit eos, die Ecclesia. Quod si Ecclesiam non audierit, sit tibi velut Ethnicus & Publicanus, hoc est, prophanus & impius. Amen dico vobis:quacung liganeritis super terrã, erunt ligata in colo, & quacung folueritis super terram, erunt foluta in cœlo.

In hac concionis Christi pericopa, quatuor sunt nobis diligenter observanda. Primum est mandatum Christi, quod nemo contemnere citramagnum sacrilegium potest. Si peccauerit (inquit) inte frater tuus, id est, te conscio vel sub tua conscientia. Nam in graco est èis oè, quod phrasi graca non significat contrate, sed coram te, seu te conscio. Esset enim contra (hristi doctrinam, propriam iniuriam persequi. Deinde monstratur hic pracipuum disciplina Ecclesiastica sundamentum, quod est prinata correptio. Vade in-

quit, & argue eum inter te & ipsum solum. Tertio loco indicantur gradus prinata correptionis & tres enumerantur. Primus, vt arquas ipsum pro modo delicti inter te & ipsum so. lum : hoc cum dicit Dominus, non vult vt pecca. tum fratris, quod tibi soli ant pancissimis est notum, omnibus manifestum facias. hoc enim cum caritate fraterna pugnat, & magis ad destructionem quam adificationem facit. Nam alys scadalo est postquam enotuit factum. Quod si boc primo gradu promoneris aliquid, & emendaneris fe reus frater, fecisti officium, & lucratus es fratrem tuñ. Verum si hac via nihel profeceris, gradus secundus tentandus est: hoc est, adhibebis unum aut alterum testem tecum, ac in ipsorum prasentia conaberis fratrem in viam renocare. Quod si frustra feceris, adhuc non desperandum de fratre, sed extrema tentanda sunt, & coram Ecclesia, hoc est, vel coram senatu Ecclesiastico, vel coram pluribus fratribus, cotumacem obiurgabis, ve vel boc patto suffusus rubore resipiscat. Verum si hac via nihil succedit, habendus est pro impio & prophano, qui nihil habet commune cum Ecclesia Christi. Tunc enim verè isti contumaci continget, quod Salomon Prouer. 15. dicit: Qui increpationes odit, morietur. Postremo Ecclesia indicium ratum fore in calo Dominus pronunciat his verbis: Ame dico vobis, Quecung, ligameritis

neritis super terram, erunt ligata in cœlo. Sed de hoc indicio Ecclesia infrà plura dicenda sunt.

Porro, si lapsus fratris fuerit manifestus, sequedum est praceptum & factum Pauli. 1. Tim. 5.praceptum habetur in huc modum: Peccantes coram omnibus arque, vt & cateri timorem habeant. Hoc praceptum nisi intelligatur de manifestis peccatis, cum mandato Donini iubentis arquere fratrem inter te & ipsum solum, stare non potest. Quare non dubium est, quin de emendatione publicorum delictoru intelligendum sit hoc Pauli praceptum. Faitum Paul, quo praceptam cofirmatur, habetur ad Galat.2.vbi Petrum palam in facie Ecclesia obiurgauit. Fuit enim lapsus Petri Ecclesia prasenti cognitus. Ex his duas colligamus regulas. Priore, In occultis delictis corrigendis procedendum est secundu gradus à Domino prascriptos: Nimirum, vt primum solus, deinde adhibitis testibus, postremo coram Ecclesia, seu quibusdă delectis viris, quoru pietas & granitas est spectata, fratrem delinquetem corripias. Posteriorem: In manifestis delictis statim procedendum esse ad solennem Ecclesia correptionem, idg, cum vt lapfus emendetur, tum vt reliqui fratres timeant, & ipsius exemplo reddantur Cantiores.

Verum quemadmodum in occulto lapsu, ita etiam in publico prudenter castigatio adhibenda

est. Si enim quis lapsus est ignorantia aut insirmi. tate, sufficit paterna & blada admonitio cum exbortatione in posterum vitandi tale delictum. At si ex malicia peccatu est, lapsus quidem occultus senerius corrigedus: Manifestus verò excommunicatione feriendus est, sed ita tamé omnia mode. randa sunt ,ne castigationis seneritas errantem in desperationem adigat. Est enim aquitate & clementia temperanda disciplina Ecclesia, ne rigor modum excedat. Seneritate quidem opus est, ne impunitate, qua peccandi illecebra est, mali reddantur andaciores. Acrurfus quia periculü est, ne is,qui castigatur,animu despodeat, adhibenda est moderatio, nempe ut Ecclesia simul at g, resipscentiam illius certò cognouerit, ad dandam veniam sit parata.Loco huius regula de moderatione, sit nobis consilium Pauli 2. Cor. 2. qui obsecrat Corinthios, ut incestum resipiscentem caritate prosequantur, condonent ei flagitium, ac pænitetem consolentur, ne sorte abundantioritristicia absorberetur. Quemadmodu enim correptio fraterna à caritate proficifci, ita ettam in emedationem & adificationem fratris delinquentis tendere debet : Id quod enincitur ex finibus disciplina Ecclesia, unde consilium in corripiendis fratribus omnino petendum est.

Sunt auté tres fines castigationis Ecclesiastiea, ac potissimu excommunicationis. Primus est, ne cum Dei contumelia inter Christianos nominentur, qui turpem ac slagitiosam vitam degunt. Secundus, ne assidua malorum consuetudine boni corrumpantur. Modicum enim sermentum totam massam corrumpit. Tertius, ut lapsi pudore suffusitandem resipiscant & reconcilientur Ecclesia. Ex his sinibus satis apparet, in castigatione Ecclesias finitus gloriam Dei quarendam, adiscationem Ecclesia, & resipiscentiam lapsi fratris, Quò si respexerimus, non erit dissicile seueritatem aqui-

tate & clementia temperare.

Restat vitima distinctio, qua flagitia alia in multitudinem grassantia, alia paucorū esse dixi: de quibus hoc loco in vninersum tenendum est, Quod suo genere omnino digna sint excommunicatione, vt testatur dictum Pauli 1. Corinth. 5.Si quis frater nominatur intervos, vel scortator, vel anarus, val idolorū cultor, vel ebriofus, vel maledicus, cum huiusmodi nec cibu sumere permitto. Verum bic, prout status est prasentis Ecclesia, canendum est, ne in maiorem destructionem adhibeatur excommunicatio, & ex medicina siaț venenum. Quare ceseo sequendas esse duas regulu Augustini, quarum prior est de peccatis in multitudinem grassantibus, qualia, prob dolor, in hoc regno funt, ebrietas, luxus vestium, comessationes, vsura, & huius generis fere infinita: Non asperè, inquit, quantum existimo, non duriter, non

modo imperioso, ista tolluntur magis docendo quam inbendo, magis monendo quam minando. Sic enim agedum est cum multitudine peccantiú. Hoc Augustini consilium regulam prascribit agendi cum multitudine peccantium: qua regula confirmatur ex sinibus excommunicationis supra positis. Nam si hic excommunicatio adhiberetur, magis turbaret paucos bonos insumos, quam corrigeret multos animosos malos. Neg, tamen ex eo sequitur no esse taxanda publice grassantia scelera, sed tantum modum castigadi temperare oportet, publica pacis gratia. De paucorum slagitius banc dat regulam Augustinus: Seneritas exercêda est in peccata paucorum. Hac enim stare potest cum correptionis Ecclesiastica sinibus.

Porro bic duo genera hominum admonere oportet, Nimirum infirmos, ne deficiant ab Ecclesia propter grassantia slagitia, & Ministros verbi, ne vel despodeant animum, vel omnino munu
docendi abijciant, cum parum admodum se proficere suis laboribus & vigilys animaduertunt.
Infirmi itag, sciant, abstinendum esse à slagitiosis,
quantum ad prinatam connersationem attinet, no
quantum ad Ecclesia externam communicati. Nec
cum his pugnat praceptum Apostoli, 2.ad Thess.
3. Pracipimus auté vobis fratres in nomine Domini Iesu Christi, ve subducatis vos ab omni fra-

tre ambulante inordinate. Non enim hic Paulus de externa Ecclesia communione agit, sed de preuata conversatione & familiaritate. In libertate enim nostra ac facultate positum est, an familiariter versari cum sceleratis velimus, nec ne. At in arbitrio nostro nequaquam positum est, à communione Ecclesia abstinere.

Observetur & hac regula Augustini: In corripiedis fratribus, miserscorditer corripiat homo
quod potest: Quod autem non potest, patienter
ferat, & cu dilectione gemat ac lugeat. Ministri
verbi huius regula sint memores, quod omnis pia
ratio & modus Ecclesiastica disciplina vnitatem
spiritus in vinculo pacis intueri semper debeat.
Quisquis igitur vel quod potest arguendo corrigit, vel quod corrigere non potest, saluo pacis
vinculo excludit: vel quod saluo pacis vinculo
excludere non potest, aquitate improbat, sirnistate supportat, hic à maledictione liber & solutus
est: Ita enim eradicanda sunt zizania, ne sirumenta ledantur.

I am penes quos sit corrigendi facultas breniter est dicedum. Quantum igitur attinet ad priuatos lapsus omnium Christianorum, qui eius lapsus sunt conscy, officium est eos corrigere doctrina, admonitione & obiurgatione, iuxta gradus à Christo prascriptos, qui suprà enumerati sunt & declarati. Publica delicta à ministris verbi palàm coram omnibus arguenda sunt, si videbitur ad adiscationem facere: Idg, non vnius pastoris censura, sed vel totius Ecclesia, vel saltem quorundam granium virorii, qui vice totius Ecclesia sunguntur, sicri oportet: Ita tamen, vt pustor toti Ecclesia excommunicationis sententiam pronunciet. Hac enim ratio excommunicandi in primitina Ecclesia seruata est, & habet pro regula Apostolicam traditione 1. Cor. 5. Praterea einsdem Ecclesia est, emendatos in Ecclesia recipere per ministros verbi, qui ministri pænitentiam seriam eorum, qui reconciliari Ecclesia cupiunt,

exponere debent.

Hattenus de ordinaria disciplina, qua propri dependet à potestate clanium, buic subseruit ordinatio certi temporis, loci, quando & vbipopulus connenire debeat, ad audiendum verbum, ad facră Cœnam.Hac ordinatio tamet si quantum ad certi temporis & loci circumstantias attinet, est libera, vt quanon obliget nos verbo Dei: tamen quantum ad genus attinet, iuris divini est. Omnibus enim mandatum est verbum audire, & participare Sacramentis. Quapropter nemo pius certam temporis & loci, quando & vbi verbum & Sacramenta trastabuntur, ordinationem contemnit, sed libenter se huic disciplina Ecclesiasticaparti subycit. Nec hoc pugnat cum Christiana libertate. Nam qui in Christo sunt liberi, vi Cinns sciut se per CHRIST VM à peccato, maledictione Legis, ac rivibus bumanis esse liberos: Ita quog, norunt, se disciplina & ordinis gratia, quantum ad externum Ecclesia regimen attinet, bonesta

ac pra disciplina subsectos esse.

Hattenus de communs disciplina & ordinaria distumest: Nunc pancis de Extraordinaria dicendum. Hac nec tempus, nec modum, nec formam prascriptam verbo Dei habet: sed in Ecclesia arbitrio posita est, & tempora rationem cum enentu habet, unde in hac extraordinaria disciplina respicere oportet ad tria tempora, prateritum, prasens & futurum. Ad prateritum, ut si aliquid prater opinionem enenit, veluti magnoris virorum liberatio è periculis, fælix Ecclesia & ministery verbi successus, propagatio doltrina in alijs nationibus. Hic officium ministrorum verbi fuerit, consentientibus pracipuis Ecclesia membris populu certo tempore connocare, ac ad gratiarum actionem inuitare. Adprasens, ut si grassari incipiat pestilentia, vel fames, vel bellum, bic populus conuocandus est: exhortatio ad pænitentiam, ieiunium, preces, instituenda est. Ad futurum tempus, vt si vel clades aliqua imminerevidetur, vel aliqua magna deliberatio, sine de religione, sine de statu politico incunda est, piorum pastorum officium suerit, hortari populum adsolennes preces, ve Dominus pericula imminentia

vel auertat prorsus, vel conuertat, in sui nominis gloriam, ac deliberationes instituedas suo spiritu gubernet. Hac extraordinaria disciplina chu Prophetarum, thim Apostolorum purioris y Ecclessa exempla habet, Quare nequaquam, vbi

res postulat, negligenda est.

Nunc restat desciplina, quam cleri peculiarem dixi. Hec canone & executione constat. Canon versatur circa quatuor. Alsas enim circa cermru reru prohibitionem, ut ne quis clericus venationi,ne quis alea, ne quis commessationi, ne quis fænoriant mercature vacet, ne quis lascinis saltationibus intersit. Alias circa certa exercitia,vt funt Cantationes, Sacra lectiones, vigilia: Alias circa officiorum in Ecclesia distinctionem, vi in Ecclesia alius doceat, alsus recitet aliquidex sacris literis, alius prasit Cone Dominica. Alias circa pænas, quarum gradus fuerut, prinata obiurgatio ab Episcopo, publica à consessu Episcoporum & Presbyterorum, depositio ab officio, excommunicatio, Extremus gradus fisit anathematizatio, qua solum adhibebatur contra obstinatos hereticos, quales fuerunit Arius, Cerinthu &c.Veteris enim Ecclesia mos fuit, sine vi externa ın suum clerum animaduertere. Huisu disciplina executio potissimum Episcopis commissa erat, qui ideo aliquando bis, aliquando sapins in anno synodos proninciales connocabant, v bi non Z'MINS

vnins Episcopi censura, sed totius cleri collecti
sentetia res agebatur. In histe Synodis de doctrina, de moribus, de ceremoniys, de disciplina, atque
alijs rebus Ecclesia vtslibus tractabatur, atque
tantisper res sœliciter successit, donec dominandi
libido inuasis Papam, alios é, creatos ab eo Episcopos. Hac de disciplina Ecclesiastica communi
ér clericali dicta sint. Verum si quis cupit prinati
hominis disciplinam, sciat eam in quatuor consistere, vt suos affectus petulantes ér cogitationes
pranas meditatione verbi ér oratione domet: vt
verba pietate regat, vt facta ad norma legis exigat, vt é, gestus similiter pietati congruos amet.
Sed de bis satis. Nunc de tertia hierarchia Ecclesiastica parte dicendum est.

## DE AVTORITATE

ECCLESIASTICA.

On motestate consunctaest autoritas: in qua duo consideranda. Vnum, Quarum rerum st. Alterum, penes quas personas resideat Ecclesia autoritas. Duas res subjectunt Ecclesia autoritati, traditiones nimirum & interpretationes scriptura. Traditiones sunt ritus, qui abs q, scriptura traditi dicuntur, vel ab Apostolis, vel post Apostolos à sanctis Patribus. Huius generis sunt baptisma infantium: ebseruatio diei Dominica: Bb iii.

quod Cæna Domini à seinnis celebretur, & à icinnis percipiatur: Item canones plerique de dificiplina Ecclesia & cleri. Sed quid sentiendum se de buinsmodi traditionibus, vide in locis Theo

logicis Philippi.

Interpretationes scriptura sunt peculiaria dona Dei, quibus erunntur & in lucem producuntur, qua obscura videbantur. In hoc genere sequenda est regula Pauli, nimirum quod omnis
scriptura interpretatio debeat esse anologa sidei:
hoc est, connenire debeat cum primis & apertis
pronunciatis scriptura, continentib, vera religionis sindamenta. Deinde & hoc discrimen obsernetur, quod dicta interpretum sint in triplici senere. Alia enim sunt demonstrata: Alia probabilia, sed prater scripturam: Alia pugnantiaci
scriptura.

Primi generis summa est autoritas, nam eiusdem sirmitudinis sunt, qua immota consequenta ex verbo aperto Dei colliguntur, atque ipsa oracula Dei. Huc pertinet symbolum Nicenii. Medium genus tantisper propter autoritatem Patrum retineri potest, donec à Sophistis m malan consequentiam trabatur. De postremo genere vtilem tradit regulam Ambrosius lib. i. Officiorii: Nos nona omnia, qua Christus no docuit, inre dăuamu, quia sidelibus via Christus est. Si igitur Christus non docuit, quod docemus etiam nos, id detesta-

393

detestabile indicamus. Proinde quicquid ex Patrum scriptis cum autoritate scriptura congruit, cum lande illorum accipiendum: quod autem non congruit cum pace illorum, respuendum est,

sed de bis supra.

Restat ut dicatur, penes quas personas resideat autoritas Ecclesia. Papa sibi hanc autoritatem vendicat, sed falso : Est enim autoritas Ecclesia simdata in oraculis Dei, cotra qua nulla humana autoritas valet. Quare sciendum est, hanc autoritatem penes totam & universam Etclesiam esse, sed dinersimode. Maior enim est corum in Ecclesia antoritas, qui ex veris fruchbus spiritus declarant, se spiritum Christi habere. Item maior piorum ministrorum, qu'àm laicorum. Amplior adbuc penes pios doctores, longo tempore excercitatos. Grandior adhuc penes piorum confilia, vbi ex fructibus spiritus Christi adesse cognoscitur. Verum bic inxta consilium Pauli 2. Corinth. 11. probandi sunt spiritus, an ex Deo fint : quod nulla alsare certius fieripotest, quàm ipsa scriptura, ipsa lege Dei, ad quam Dominus ipse probationem spirituum exigendampracepit, Deut. 13. his verbis. Si surrexerit in medio tui Propheta, qui somnium vidisse se dicat, & pradixerit signum at que portentum, & eneneris quod locutus est, & dixerit tibi eamu & sequamur Deos alienos, quos ignoras, &

serviamus eis, non audies verba propheta ilius aut somiatoris, quia tentat vos Dominus Dens vester, vt palam siat, vtrum diligatis eum, an non. In toto corde, & in tota anima vestras Dominum Deum vestrum sequimini, & spsum timete, & mandata illius custodite, & audite vocem eius, ipsi servietis, & spsi adharebitis. Quod autem interpretatione scripturarum certis personis, & certo hominum ordini asserbunt, falsssimmem est. Nam interpretatio scripturarum dominus m Eccle. sia sua adiscationem cuicunque voluerit. Hac breuiter de Hierarchia Ecclesiastica, & eim partibus sint dicta.

# SATISFACTIO.

VI autem doctrina de Satisfactione clara & perspicua habeatur, Primu de civilistetisfactione: Secundo, de ea qua coru Deo valet. Tertio, de Ecclesiastica satisfactione dicendu est.

Cinilis satisfactio duplex oft. Hominibus enim lasis dupliciter satissit. Uno modo, cum bi qui offenderunt, lasis tantum prastant rei vel offici, vi id quod lasis iniuria detractum est, iure compensatum habeatur. Also modo, cum hi, qui offenderunt, culpam tantum agnoscunt, & dolere eam sibi testantur, veniamque supplices orant, cum offici officy in posterum plenius prestandi promissione.

Hac duplex civilis satisfaciendi ratio ad tribunal Dei accommodari petest, sed boc sernato discrimine. Quantum enim ad priorem attinet modum satisfaciendi, solus Christus satisfecit Patri pro iniuria DEO ab humano genere illata. Hunc enin Glum Scriptura pradicat eum esse, qui sua victima Patrem cœlestem placuerit, unde solus est expiatio pro peccatis nostris. Supra eum soium correctio pacis nostra, per solum eius nomen obtinetur remissio peccatorum. V nde constat ex Scriptura, quod bic Iesus Christus sit insta satisfactio pro omni offensa, qua cœlestem Patrem offenderat genus humanum.Husus satisfactionis soli credentes participes sunt. Quare sacrilegium est, tribuere vlli rei hanc satisfactionis gloriam, qua soli Christo competit. Verum quia instificati satisfactione Christi sape labimur, ac Deum offendimus quotidianis erratis, & deinde supplices per veram pænitentiam deprecamur culpam per Iesum Christum, dicimur interdum à sanctis patribus Deo satiffacere : sed vt Fily offensum patrem panitentia sibi conciliant. Hinc Cyprianus: Offermus vobis animi & consily nostri salutare munus, & quia odisse non lizet nobis, & sic Deo plus placemus, dum nullam pro iniuria vicem reddimus, Hortamur, dum facultas, dum aliquid de seculo superest, Deo satisfacere, & ad veram religionis candidam lucem de profundo tenebro-

sa superstitionis emergere.

Ecclesiastica satisfactio pars est descipline Ecclesia, & referenr non ad tribunal Des, sed al placandum offensos fratres in Ecclesia. Fuitque olim ritus externus Ecclesia, non pertinensal conscientiam seu remissionem peccatorum coram Deo: Sed duos alios fines habuit, vt exploraretur, an serio redirent lapsi ad Ecclesiam, deinde etiam vt aly admoniti diligentius regerent mores, ne simili pæna aliquando lapsi castigarentur, Hac satisfactio publica pœnitentia par tertia olim numerabatur. Nam ponitentian, quam requirebant à lapsis coram Ecclesia, quado recipiebantur, dissiferunt sancti Patres in Citritionem (qua ex lacrimis pænitentis agnoscebatur) Confessionem (qua reus coram Ecclesia deplorabat suum lapsum) & Satisfactionem, qua satisfiebat Ecclesia. Has postea indocti Monachi ad conscientiam transtulerunt. Hacquia ad potestatë Iurisdictionis pertinebat, non prinato vmins pastoris arbitrio, sed maturo deliberatoque seniorum consilio, res gerebatur, ne quid imperito aut intempestino zelo fieret contracaritatis regulam: aut etiam, ne crimen lapsi propalatum vnins zelo maises scandalum excitaret.

#### CHRIST. LIBERY.

# CHRISTIANA LI-

IBERTAS CHRISTIANA est manu-Limissio spiritualis, parta sanguine Christi, qua offert Enangelium credentibus in Christum: per quam liberati à peccato, à danatione legis ac ritibus humanis, donamur Spiritu sancto: ut formidolosa nostra conscietia pacificentur, & sub cruce gloriemur, certiquod breni liberator noster fit nos ex omnibus malis erepturus : vt amplius non simus hominum serui, hoc est, humanarum traditionum, sed vt liber populus, is libere boni ordinis, & decori seu disciplina gratia utamur, citra opinionem insticia, cultus, meriti, necessitatis.Hac descriptio multa continet.Primim, quod libertas Christiana no sit cinilis aut carnalis, sed spiritualis, vt que in Christi regno spirituals locum habet, & in conscientia dominatur. Deinde quia natura sumus serui peccati, monet descriptio, quod sanguine Christi sit bac parta libertas, que vt offertur per Enangelium, ita fide recipieda est. Si enim Filius vos liberanerit (inquit liberator noster) vere liberi eritis.

Deinde recitantur quatuor gradus huius libertatis, qui tametsi natura cõiuncti sunt, tamen eos discerni veile est : ve cor pium inde maiorem

confolationem baurre possit. Primus itag, gradus est liberatio à feccato, cum quo secundus libertatis gradus countlus est, esberatio à maledellio. nelegis. Christus enim (inquit Paulus) redemit nos à maledictione Legis, factus pro nobismale. dictu. Et significanter dictiur, à maledictione le. gis.. nam quantum ad obedientiam legis morali pertinet, omnes adoptati sumus, vt Domino serniamus, prastemus g ei inxta verbum obedieniam . Tertius gradus est donatio Spiritus sancli, per quem non solum confirmatur primus & secudus, verum etiam vinificamur ad prestanda ea opera, que spiritualis vita requirit. Et mmet siopera sic facta propter viciositatem carnis minime satisfaciunt pracepto, tamen placent propter adoptionis spiritum, quo donati sunt credentes. Quartus gradus est, quod liberi simus à ritibu, non sõlum Mosaicis, verü etiam ab omnibus bumanis ritibus, quantum quidem ad conscientiam attinet. De hoc gradu Paulus ad Galatas, & ad Colossenses disputat.

Verum ne quis abutatur hac libertate, Fines quog, adsecti sunt, vt, pacificatio conscientiarum contra peccatum & sententiam legis, Consolatio in cruce, liber vsus rituum externorum, ne coscientius nostris laqueos iniciam humana traditiones. At ne quis omnes ritus contemnat, pietas, caritas gasadent, vt pios ritus, ordinis disciplinag,

gratia

gratia sernemus, modò ne cultus Dei necessarius aut opinio insticia, meriti & necessitatis in illis collocetur.

# CEREMONIA.

Eremonia funt ritus & ordinationes, adre-Ugendam Ecclesiasticam politiam instituta. Harum alie pugnāt cum verbo Dei,quales plerag bodie papistarum, à quibus liberosnos esse superiore capite declaratum est: Alia non pugnat cum verbo Dei, sed aut apertum verbu & mandatum habent, vt Baptisimus & Cæna Domini,: Aut faciunt renera ad confernadam doctrinam & polisiam Ecclesiasticam, & sunt à senatu Ecclesiastico, ordinata, vocanturga Paulo naga-Moons; id est, traditiones. Ha traditiones aut decori aut ordinis gratia instituta esse debent. Decori quidem partes due sunt: Priorest, vt excitemur ad pietatē illis adminiculis. Posterior, vt mo destia & granitas in pietatis tractatione eluceat. Quare nec donuos, nec histrionica esse debent, quales pleraque in Papatu fuerunt. Ordinis verò partes funt tres.I.Vt prasidentes habeant certam agendiregulam. II.Vt auditores assuefiant ad obedientiam & disciplinam.III.Vt bene composito Ecclesia statu paci & tranquilistati consulatur. Sed de hac re supra dictum est.

# CLASSIS III.

### ADIAPHORA.

TRiplicia sunt opera. Quadam enim opera necessario facienda sunt, vt qua expresso verbo Dei pracipiutur: Quadam necessario caneda sunt, vt qua Deus aperto verbo prohibui: Quada sunt inter hac media, qua vsitate asuá poça vocantur, qua Naziunzenus tà èv uso qui ueva vocat, de quibus quid sentiendum sit, brevi-

ter exponam.

Vstate definiunt asuapoga res esse, qua neque mandantur neg, prohibentur verbo Dei aperto. Verum ne hic erretur, diligenter canendum est, & inprimis tres regula obsernanda sunt. Prima, operu in specie non expresse pracepti vel probibiti genus, aut est praceptum aut prohibitum. Si praceptum est genus, recte opus censetur àsuapogov. At si genus prohibitum est, nequaquam opu a disaposor dici potest. Est enim in genere probibitum. Celebrare Missas hodie Papista calamitant esse adiaphoron, quia ve nullibi esse praceptum, ita nec prohibitum esse vociferatur. Verum quia genus eius, quod est colere Deum madatis hominum, aperte probibituest, Sequitur & hanc prophanationem Missaticam in genere interdictam esse, alioqui admutteretur implicatio contradi-Etionis.Vnde sic definieda adiaphora colligo:quod ver4

vera adiaphora sint, cum genus quidem fasti est mandatum, Specierum vero circumstantia sunt libera & indifferentes: vt verbum audiendum est ex mandato Dei, decorum seruandum est & ordo. Sed circumstantia, loci, temporis, vestitus sunt libera & indisferentes.

Secuda regula: In adiaphoris & opus & vsus indisferetia esse debent. Adiaphorum natura est, candida & linea veste res sacras, vt Baptismum, Coenam Domini perapere. Verum si vsus non est liber, sed superstitionis gratia seruatur, no potest amplius inter res adiaphoras numerari: tu enim vt in casu confessionis adiaphora esse desinunt. Quare recte secerunt ministri verbi, qui per nouas & papatum redolentes costitutiones, voluerunt cogi ad recipiedas istas vestes, quas propter abusum & superstitionem iam logo tempore abiecerant.

Tertia, Adiaphora considerari debent dupliciter. Primum in se, vt sunt res media absgarelatione ad personas. Deinde ex ratione personarum, qua illis vtuntur. Si per se consideratur, negaplacent neque displicent Deo: vt qua nec sub praceptum, nec sub interdictum is sius cadat. Verum si ex personis considerantur, tenendum est hoc discrimen: quod persona vtentes adiaphoris quat sunt sideles aut no. Si sunt sideles, Deo places obe dientia in adiaphoris propter sidem sidelium. nes obstat quod Paulus dicit, Quicquid non sit exfide, est peccatum: quia no omnino verbo Deicarent vera adiaphora; Imo habet verbum quantum ad genus satistinet, vnde astimationem capit opus coram Deo, vbi sides accedit. Ezebiras non habuit verbum expressum de tollendo aneo serpente: attamen placuit Deo, quia genus sa timadatum est, nimirum tollere Idololatriam, & Idololatria occasiones. Quare hoc satium Ezechia ex side profectum placuit Deo, eig gratus cultus suit. At si vtentes adiaphoris sunt infideles, polluta sunt & mens & conscientia illorum, qui illa faciunt. Nam quicquid no sit ex side; peccatum est, hoc est, reum, pollutum ac maleditum coram Deo.

# SCANDALVM.

Scandalŭ in genere est, quicquid alijs vel can-Sa vel occasio offensionis est, & vsitute dinidtur in Datum & Acceptum. Datum quide vecant, cum aliquis efficacem cansam lapsus alip prabet seu dat. Acceptum verò quod homines ex atiorum recte factis, ann alips rebus accipiunt, sibi ipsis in ruinam. Verum quia nullu maius malum in mundo est, quam scandalum, & Christus dicit Va mundo à scandalis, vtile erit vtrumq genus additis regulis certis de cauendis & non cauendis mendis scandalis explicare.

Datum itag scandalum si materiale seu fundamentum spectes, aut oritur ex facto in se malo, aut ex facto in se adiaphoro, sed intempestive facto, contra caritatis regulam. Vtrum g, quidem malum, sed illud peius. Vtrum que enim graniter prohibitum est voce Dei. Et Christus pronunciat, melius esse hominem demergi in mare, albgata mola asinaria ad collum, quàm vili esse Scandalo. Sunt igitur ha regula diligenter observanda.

Prima:Scandalum datum malo fatto, hoc est, dicto, opere, doctrina, pugnantibus cum lege Dei, omnes quibus salus cura est, non secus quàm in-

fernum canere debent.

Secunda: In viu adiaphororum consideretur triplex hominum genus. Quidam enim sunt docti Christiana libertatem, ideo á firmi: quidam sunt insirmi: Quidam obstinati & indociles. Coram extremis generibus, hoc est, primo & tertio, rebus adiaphoris vti licet: illis enim no est scandalo factum adiaphorum, Imò gaudio potius & cofolationi. Nam ex mutua sirmitudine in negocis pietatis non parum gaudent verè py: His quidem scandali occasionem prabes, sed non causam esticacem. Nam occasionem offensionis arripiunt sua malicia, ideo á acceptum est illorum scandalum, & non datum abste. De Medio genere hac

feruetur regula: quod nihil cotra caritatem proximi faciendum sit. Qui enim in Adsaphoris offendunt insirmos, in Christum peccant, percutientes illorum conscientiam insirmam. Vnde Paulus Si cibus scandalizat fratrem meum nequaquam comedam carnes in aternum, ne fratrem meum scandalize, 1. Cor. 8. Loquitur enim hic Paulus no de sirmis aut obstinatis, sed de insirmis duntaxat. Breuiter, sides & dilectio fraterna satis admonere possunt, quando adiaphoris vtendum si, & quando non.

Recipit & hoc scandalum, quod Datum nominant, plura discrimina: Est enim prinatum, quod vnu aut paucos offendit. Est & publicum, quod totum cætum turbat. V trumá, suo genen malum est. Verú hoc posterius multò granius, st

quod pluribus nocet.

Sumitur & aliud discrime à disferentis perfonarum. Alia persona in aliqua dignitate cossituta sunt, alia obscura prinatam vitam degunt. Quod igitur datur à persona in dignitate consituta, multo gravius est, & meretur graviora su plicia, cum propter persona ipsam, qui suum locum, in quem à Deo enectus est, comaculat, tum propter homines alios, anibus lapsus causam pra tuit esticaciorem suo facto. Vt enim quo ingétius fuerit sexum cadens ab alta rupe, eò plura fragmenta facit: Ita quo dignior suerit persona, & in subluniore dignitatis culmine constituta, eò plures in lapsum secum trahit cum cadit. Vt, studiqsus peccaus ebrietate, libidine, aut also slagitio
maiori offendiculo est, quàm miles aut nauta, at g,
ideò graniori pœna coercendus & puniendus est.
nam plures secum in ruinam trahit. Danid in regno Indaico non solus peccauit, non solus fuit adulter aut homicida, attamen eius peccatum propter
maius scandalum inde ortum, in conspectu Dei aliorum delictis longe atrocius erat. Ad eundem
modum de alis indicandum, inxta dignitatis aut
officiorum gradus. At que hac de Dato scandalo
breviter dicta sufficiant.

Acceptum scandalum est, quod aliquis sibis sumit à recte factis aliors aut aligs rebus, quod duplex, docedi gratia, constituam: nimirum, Humanum & Diabolicum. Humanus partim impiorum, partim piorum est. Impiorum quidem, quando impi offenduntur piorum aut recte factis, aut libero Adiaphororum vsu, aut etiam externo habitu seu Ecclesia forma. Nam cum impi vident cruce premi pios, & esse veluti reiectamenta in mundo. occasionem inde maioris ruina accipiunt impi. Ut Iudei, qui offendebantur humilitate Christi, & calamitate Ecclesia. Sic Cicero subiectione Iudaorum motus offendebatur adeò, vt conuicia coniecerit in Deum Iudaorum, & religionem ipsorum. Contra pi accipiunt scandalum, quan-

do vident impios florere, & quando Ecclesia à Tyrannis opprimitur, cum multi innocentes trahuntur ad supplicia, cum haresibus turbari Eccclesiam animaduertunt. Verum hoc scandalum rursus superant, partim consirmante eos Spirius sancto, partim exemplis Ecclesia Christi, partim ardentibus precibus. Nec villum prastantius est aduersus buius generis scadala remedium, quam opponere perpetuam consuetudinem Dei, qui in hoc mundo ideò sinit suam Ecclesiam obrui varis calamitatibus, vt olim glorisicetur cum Filia ipsius dilecto.

DIABOLICV M scandalum voco, cùm homines prapostere captant, qua ad peccandi licentiam obtendunt. Ut Cham, qui absque dubio ita proterue insultauit patri, ut sibi impune peccandi licentiam acquireret. Tales hodie videmus permultos, qui vitia sanctoru patrum plusquam studiose conquirunt, uti incestum Loth, Ebrietatem Noa, Adulterium & homicidium Danid, perurium Petri, durius ingu quod imposuit Agyptis soseph, rapinam Zachai, ut sine pudore ad omne nequiciam se proisciant. Imò ex hominum vitis quarunt, quomodo se obdurent ad Dei contemtum. Quare non immeritò hoc genus scandali Diabolicum vocaueris, ut quod calumnis sulciatur in contumeliam Dei.

#### CAPVT XVIII

### CRVX.

VIA CRVA perpetuò Ecclesiam Christi comitari solet, necessaria est doctrina de cruce, vi pu armentur aduer sus scadalum crucis. Est auté crux quanis afflictio, cum totius Ecclesia, tum singulorum membrorum in Ecclesia. Et est multiplex: est animi angustia, est corporis vexatio, est spiritus & carnis lusta, est ex prasenti & imminenti malo sape probatio, est in œconomia, politia et Ecclesiastico statu dissicultas. Quatuor itaque de cruce dicemus. Primum, de causis crucis. Deinde, discrimen inter crucem piorum & impioru. Tertiò, Quo animo ferenda sit crux. Postremò, vinde consolatio petenda.

Causa autem crucis, cum in nobis ipsis, tum extra nos quarenda sunt. Sed verumg, genus varium est. In nobis enim tres causa crucis inueniutur. Peccatum inhabitans, Concupiscentia inde pullulans, & quotidiani lapsus, quos peccatum originis seu inhabitans per suas concupiscentias gignit. Iam nisi cruce premeretur caro, infinitos mortis & damnationis fructus ederet: adeo pestilens radix peccatum est originis, vnde Sancti potissimum conquerutur, vt David cum exclamat: In peccatio concepit me mater mea. Animaduer-

tit enim, in quantam ruinam per peccatumillad originis & etus concupicentiam esset peralim. & Paului, cum inquit: Infelix ego homo, quis he berabit me de corpore mortis huius? Nam ex lucta carnis & spiritui, tantam tribulationem inse sensit, quod optarit mori liberariá, ab hac cruce. Ob hac igitur causam crux necessaria est Ecclesia, ut quasi freno & chamo cohibeatur caro, ne nimium serociat aduersus spiritum. Hinc Danid: Bonum est mihi, quod humiliasti me. Quamdin igitur in hoc mortalis corpore manendum est, opu erit cruce, ad compescendam carnis serociam, ne fructus carnis extinguant spiritum.

Alterum genus eas crucis causas completitur, qua extra nos quidem posita sunt: sed tamen in nostrum bonum cedunt, modò ne sub cruce suc-

cumbamus.

Est autem hoc externum genus crucis Ecclefia quadruplex. Nunc enim Diabolus, nuc membra Diaboli, Nunc benignus Pater cæleftis, Nuc vocationis nostra difficultas crucis est causa: de

quibus sigillatim, sed breuissime dicam.

Diabolus circuit vt Leo rugiens, quarens qui denoret. Et quàm multas calamitates in mundum innexerit, testatur non solum primorum Parentum lapsus, Verumetiam totius orbis tristissima facies. Hic homicidio & mendacio ad enertedum regnum Christivsus est, veitur & veetur donechic

hic mundus steterit, Quod autem vs q, adeò saniat in Ecclesiam, potissimum facit odium, cum aduersus totum genus humanum, tum pracipuè aduersus Christu reparatorem generis humani, & eus sponsam Ecclesiam, cuius extremam perniciem perpetuò quarit, vt vnà secu aternis pænis obnoxia reddatur, vt q. Dominus rex & pon-

tifex suo honore prinetur.

Huius saus bostis tyrannis non est aqualis in omnibus. Filiys enim contumacia pleno imperio imperat, eos generahit tanqua bestias ad omnia stagitiorum genera, id quod no solum veteres bistoria, verumetiam prasens dies plus satis testatur. At siliys Dei sacessit quide negocia, sed ne pilum quidem capitis tollere potest sine Patris calestis volutate, id quod historia sob aperte docet. Quare si hic tuti esse velimus, militadum est nobis in castris Christi sub duce nostro, victore Satana, assumta wavon hie Dei, quam Paulus Christianis militibus ad Ephes. 6. commendat.

Membra Diaboli, hoc est, mali homines hostes Dei, se Ecclesia Christi opponut totis viribus,
on non parum afflictionis illi inferut. Hos in quatuor ordines distinguere licet. In quorum Primo
sapientes mundi collocantur, qui sophistica Ecclesiam Christi oppugnant. In horum catalogum omnia sectarum genera refero, quales sunt veteres
on noui haretici, qui sana doctrinam calumniose

depranant, suo duci Diabolo obsequium prestantes. Secundum ordinem obtinent tyranni, in bel: lum contra Ecclesiam à sophistis producti.bi violenta manu Ecclesiam conantur opprimere. Hori quida aperte Christianos gladio persequantur, t Turca, Saraceni, ac omnes alia prophana getes. Quidam Christi nomen se magnifacere simulant, interim flumine sanguinis piorum, cursum Enangely occludere molshtur, quorum post diabólum antesignanus est Papa antichristus. Hic sibi adsungit impios Principes mundi, Cardinales, Episcopos, Abbates, Priores, Officiales. Intertioordine sunt hypocrita, qui ficta religionis specienm parumnocent Ecclesia Christi. Huc religiosorm turba, Monachi, Moniales, Canonici Papistici, Vicary, facrificuli recenfeantur : quorum plerig spareantur in plures ordines, quo magis Ecclesum Christi premant, incitent q, alios ad acrioren pignum. Postremi ordinis sunt prophani homines & flagitiosi, quos anásogas ninabáguara Graci vocant. Horum enim causa non rarò affligitur Ecclesia, quemadmodum multa historia docent. Vnius Achan scelere multi bello conciderunt sub duce Iosua. Facinus Roboammultis fuit exitio. Stuprum vxoris Leuita vsque ad internecionem tribum Beniamin adduxit: in qua plurimi pij fuerunt. Nec dubium est, quin maxima afflictio Ecclesia proficiscatur inde , quod cum quidam nefandis

nefandis suis sceleribus commercantur grausa supplicia, non tamen puniantur. Refert Sophocles, propter vnius Oedspi facinus peste vexatum suisse Thebanum regnum. Testatur Homerus propter abreptam sacerdotis siliam, magnam Graci exercitus partem peste abreptam. Scribit Hesiodus, interdum vnius ob noxam affligi rempublicam.

Inter externas crucis causas tertio loco benignum Patris cœlestis amorem proposui, quem diligenter intueri oportet in omni afflictione: hinc enim maxima consolationis copia sub cruce petitur. Quanquam autem cosilium Dei hic varium est, tamen ad duodecim reuocabo causas, quare Deus suam Ecclesiam qua adeo caram in dilecto habet, cruci subiectam in hoc mundo esse velit.

Prima igitur ipsius Dei insticia, cum paterna storga coniuncta. V t etia patris insti & clementis est, errates castigare, sic benignissimus Pater cœlestis omnem filium, quem recipit, castigat. Quare qui sine castigatione perpetuo versantur, adulterini potius quàm germani fily censendi sunt. Ad Ebraos 11.

Secunda priori coniuncta est, ut tanquam freno nos coërceat, no nategunos, ne pracipites ruamus in tristes lapsus. Hinc Psalmista: In chamo & freno maxillas illorum constringe, qui non appropinquant adte. Tertia, ut peccatum in nobis per crucemreprimatur, & panlatim vim suam amittat, aboleatur, mortificetur. V nde Panlus: Corpus mortuum est propier peccatum. Et Danid: propier iniquitates corripis silios bominum.

Quarta. Vt crux st sidei quedam probain, & veluti examen. Ita lob, Abrabă, loseph cruce

tunquam Lydso lapide probats funt.

Quinta. Ut crux sit argumentum aterna vita. Deus promisit credentibus bona, sed ea mu consequentur in bac vita, ergo alia restat, in qua Deus promissa prastabet. No enim potest metiri.

Sexta. Vt piorum cruce impænitentes admoneantur de aternis supplicies, nist respissant.

Septima. Ut conspiciatur dinina prasentiain genere humano, & potsssimum in Ecclesia, quel sit, du Ecclesia videt se dininitus desendi. Nun, 14. Ut audiant Ægyptij, quod tu Domine si in

boc populo.

Octana. Vt crux nostra sit testimonium vera doctrina. Huc omnium sanctorum Martyria pertinent. Vocantur antem sanctorum confessiones Martyria, quia sunt testimonia confessionis doctrina, quam non dubitarunt sanguine suo obsignare.

Nona. Vt crux prabeat occasionem diligentius discenda, intelligenda & meditanda de Deo doctrina. Psal. 1 18. Bonum est mibi quod humi-

Liasti

Bastime, ut discerem instissiones tuas. Esaia 28.V exatio dat intellectum.

Decima. Ut conformes fiant electi imaginis filij Dei. Rom. 8. Item, Si copatimur, simul etiam regnabimus.

Vndecima.Vt timor Dei, fides, innocatio, bumilitas, patientia & catera virtutes excitentur

& crescant.

Duodecima. Vt crux sit occasio amplissimorum pramiorum. Ha sunt causa, cur Deus ve-

lit suam Ecclesiam subiectam esse cruci.

Quartum genus externarum causarum crucis est, qua in cuiusque vocatione obucitur dissicultas. Nemo enimita summ ossicium facere potest, quin subinde veluti victus succumbat.
Quanta quaso dissicultatum moles est in regimine
domestico? Quata turba molestant sapissime administratores politiarum? An non inextricabilibus contronersiis agitantur doctores in Ecclesia?
Qui innentutem sideliter instituunt, quid non
experiuntur? Breuiter, nulla est vocatio tam exigua, quin habeat suam molestiam adiuntum.
Hac copiose illustrari exemplis possunt: & quilibet pius seipsum testem habet.

Caterum quia videmus hostes Desinterdum granissimè affligi: quari potest, & scire visle est, discrimen afflictionis piorum & impiorum. Quod sanè ex quinque potissimum colligendum puto:

Nimirum ex causis efficietibus, finalibus, effettibus, tempore & loco. Causa efficientes monameutinal funt, Afflictionis quide piorum paternus amor, quo filios suos virga paterna castigat Pater calestis, Afflictionis verò impiorum, Irac furorinstitudicis, qui sceleratos punit, ut bostes & adnersarios. Finales causa. Deus pios quidem in bonum eorum, impios verò in malum punit, nifi resipiscant. Pios enim ut cruce probetur, Impios, vt dignis supplicisis coerceantur. Effectus, pij, tt Iob, Dominum benedicunt in cruce, impy fremit adnersus Deum, & tristantur. Py erudiuntur, impiy confunduntur. Piy probantur, impiy perturbantur. Pipatientia sub cruce discunt & innocant, impisimpatientia victi desperant. Tempus, pij ad breue tempus, vt postea cum capite Christo glorificentur, Impi perpetuo malo innolunnur: quorum prasens afflictio praludium est afflictunis corum aternum duratura. Locus, Pijin bos mundo tantum erudinntur, Impiorum ignis nunquam extinguetur. Hic enim coscientia cruciantur mala,illic aterna ir a Dei obruti perpetua, & nunquam finienda luent supplicia. Hoc de discrimine crucis piorum, & supplicy improrum tenere admodum vtile est.

Porrò, tamet si ex dictis intelligi potest, que animo piis sit ferenda crux, & unde consolatione capiant, tamen nonnihil de ea re huc adiiciam.

Py bominis animus sub cruce in hunc modueris compositus: Primum omnium renunciabit veteri bomini, & eius concupiscentiis, ut tanquam nona creatura in Christo, no amplins inxta carnis, sed inxta spiritus & nom hominis imperium vinat. Hac renunciatio carnis sen abnegatio sui oritur ex duplici cognitione, Nempe Dei, & fui ipsim, de quare supra dictum est. Secundo, fides vera pralucere debet in omnibus arumnis, que nititur merito & intercessione Christi. Tertio, quicquid sam mali obnenerit, accipies tanquam ex manu optimi patris, vt cum Iob dicere possis; Si bona suscepimus, mala auté cur non sustineamus? Quarto, prasenti cruce vii debes, tanquam anxihari pharmaco, contra omnes animimorbos, superbiam, philantiam, petulantiam carnis. Quinto, (rux erit incitamentu, ac veluti calcar ad strenuè currendum, in proposito salutis stadio, vt ardentius innoces Deum, pradices eum, prasertim cum scias, te olim cum Christo coronandum, modo cum eo patiaris in bac vita. Quanquam autem hinc amplissima consolationes peti possunt : tamen consolationis locos octo recitabo.

Primus, Videndum primum, an causa prasentis erucis sit publica aut privata. Deinde, an sun sugulari culpa, an non. Si non tua singulari sulpa accidit crux, consolaberis te bona coscientia Grexemplis sanctoru, qui simuliter olim sunt afflicti. At situa culpa affligeris, poenitentian age cum latrone, ut tua crux sacrificium fiat Deo gratum.

Secundus. Consideratio finium consily Dei,

quos suprà recitani.

Tertius.Cogitatio exemplorum, Domini, atque adeò omnum piorum, qui ante nos vixerit, quorum plurimi recitantur ad Ebraos 11.

Quartus. Necessitas obedientia debita Des,

qua nullum sacrificium gratius esse potest.

Quintus. Presentia Dei. Ego tocum sumin tribulatione.

Sextus. Promissio liberationis, & mitigationis pænarum & auxily, qua promissio verbis proposites, infinitis confirmatur exemplis. Clamanerum patres nostri, & audinisti eos, & c.

Septimus. Collatio presentium erumarum

cum futura gloria, Rom. 8.

Octanus. Dignitas. Nam bac ratione olim glorificandi fily Dei declarătur conformes imaginis fily unigeniti.

# MORTIFICATIO.

Historia vicinus est superiori. Est enim Mortissicatio opus, quo caro nostra mortificitur, vi totus homo se imperio spiritus submittis. Huius tria genera docendi gratia constituamin. Est Est enim morristicatio quadam pracepta: alia libera: Alia superstistosa.

Mortificatio pracepta est communio & societas mortis Christi per crucem. Et est duplex : Interior, quam scriptura alsas crucifixionem veteris hominis vocat: de qua Paulus ad Rom.6. Vetus noster homo simul crucifixus est. Item: Si mortui sumus cum Christo, credimus, quod & vinemus cum eo .Hac mortificatio in abnegatione tui confiftit, nimirum vt vera contritione, ex agnitione peecati orta, renuncies carni & concupiscentia eius, ne amplius inxta carnis, sed inxta firitus impersum vinas. Hanc Dominus commendat omnibus volentibus se sequi. Luc. 9. 32 quis vult post me venire, abneget seipsum &, tollat crucem sua quotidie, & sequatur me. Item Marci 8. Si quis vult post me venire, abneget semetipfum, & tollat crucein fuam. Exterior duo. completitur, nempe patientiam sub cruce &, temperantiam. Patientia süb cruce est obedientia,qua submittimus nos Deo, & ab eo expectamus liberationem à prasentibus arumnis. Hac in scriptura mortificatio externi hominis dicitur, qua multis tum testimoniis scriptura, tum exemplis nobis commendatur. Ad Galat.6. patientia inter fructus spiritus recensetur.2. Timoth.2. Tu igitur feres afflictionem, ut bonus miles Christi. Ad Ebraas 6. Ne sitis imberilles, sed imitatores

eorum, qui per sidem ac patientiam baredituem acceperum promissionum Psal. 9. Patientia parperum non peribit in sinë. Exempla patientia plarima scriptura babet, vt Noa, Abraba, Isac, Iacob, Ioseph, Danidis. Sed inter omnia exempla summum est patientia Filip Dei, qui se tantiu miseriis subiecit pro bumano genere, vt morte crucis etiam adierit, quò in se credentes ab eterna morte liberaret. Temperantia sernat modum in cibo & potu, alissa, rebus, ne crapula & ebrietate granati, spiritus imperium excutiamus. Huc dictum Domini pertinet: Attendite ne granetur corda vestra crapula & ebrietate, &c. steque hactenus de mortissicatione precepta.

Mortificatio libera est sponte susceptive exercitiums vt labor, I eiunium, & alsa huinsmodi, quibus serocia carnis domatur. Qua no eo reserenda sunt, vt sint cultus Dei, sed vt sint veluti frenum insestum carm, ne la sciuiat contra spirtum. In hoc mortificationis genere tria observentur. Primum, vt genus fasti sub praceptum cadat, tamet si circumstantia speciei sint libera. 2. Ne ista exercitia destruant corpus, & valetudinem ledant. 3. Ne paulatim sinis superstitiosu attexatur, quemadmodum in multis exercitius fastum est, qua posteritas à sanstis patribus ac-

ceperat.

Mortificatio superstitiosa est exercitium seu opus

opus non mandatum à Deo, quo frenatur quidem caro, sed sinis est impius & superstitiosus, nimirum, vt tale electicium opus sit cultus Dei, ac meritoriu apud Deum. Huius generis sunt stata Papistarum ieiuma, preces ad certam mensuram vauxuulas, subucula ex pilis, slagellationes, vigilia, prosectiones in lenginquas terras religionis gratia, & huiusmodi plurima nuga, Qua vna hac Christi sententia euertuntur ac damnantur: Frustra me colunt, docentes doctrinas & mandata hominum.

FINIS TERTIAB CLASSIS.

### EXPLICATIO CA-PITVM QVARTÆ CLASSIS.

MAGISTRATVS.

E MAGISTRATV cinili dicturi quing constituamus membra. Primum, vnde & quid sit Magistratus. Secundum, Qua viditiones legitimi magistratus esse debeant. Tertium, Quod officium, quique sines sint administrationis polstica. Quartum, Quale nam magistratus ius existat in subditos subditorumque bona. Postremum, Quid magistratui debeant subduti: His enim quinque explicatis, quid de politica administratione sentien-

dum sit planissime patebit.

Primum sta membrum Paulus ad Rom. 13. clare explicat. Docet enim magistratum à Deo esse. Non (inquit) est potestas nisi à Deo. Qua vero sunt potestates, à Deo sunt ordinate. Quod quidem de iure imperismelligendum est, non de confusione: qua sape in imperiis propter scelera hominum cernitur. Dum it aque boni magistratus prasunt, Deu veluti nobis propinquum cernimus: & nobis eorum quos constituit prasides manu imperantem. Contra cum impi magistratus prasunt, impictas quidem à Diabolo, & prana imperantis voluntate est: sed Deus iratus la cat siena Tyrannis & impiis: Vt ita ingratiun dinem hominum vicis catur.

Habes vnde sit Magistratus: Quid autem
sit, sdem Paulus definit: nempe, quòd sit ordinatio Dei, subditis in bonum, dum honorantur boni,
puniuntur mali corporalibus pænis seu gladio. Idem sentit Aristoteles, cum definit magistratum custodem legis esse: quod quide verum
est, quantum ad externam disciplinam attmet.

Conditiones boni magistratus (hoc enimest secunaum partitionis nostra membri) Exod. 12.

quatuor

quatuor recenfentur:nimirum vt sit sapiens, times Dei,verax, ac minime auarus. Has coditiones memoria gratia hoc versiculo coplecti soleo: Index esto pius, sapiens, verax, misodorus.

Pietas facit, vt Deu respiciat in omnibus causis, caneat gne quid comittat, quo illu offendat. Sapietia gubernat actiones, ne in administratione per errorem peccet ac peruertat iudiciu.Veritas efficit, ne falsas legum interpretationes ac sycophantias admittat. Odium auaricia sinceritate in indicado cofernat. V bi enim nummari, indices funt, actum est de equitate. Nam si persona acceptio corruptio est indicion nullus sit aquitati locus: profecto Anaricia efficit, ut index potius personam, qua causam intueatur. Quisquis igitur magistratu sungës precio ducitur, equum & bonum perspicere non potest. Munere enim excacantur oculi sapietum, & peruertuntur verbainstorum. Hinc est quod anari indices furum socy ab Esaia dicuntur.

Officiñ magistratus, de quo tertio loco proposui, cu scriptura testimoniss, tu illustribus exemplis demostratur, Quod quide, in genere est: Vt sit custos legis: quod sit, cu exemplo Davidis, Iosia, Ezechia, Theodosy & alioru, Primum tollit Idololatriam, & occasiones Idolatria. Vt Ezechias aneum serpentem comminuit. Iosias templum purganit à variis idolis. Moses vitusu confregit.

Dd iy.

Danid exhortationib. populu ad verum cultu Deo prestandum adduxu. Nam si magistrasu d Deo ordinatus est, ut sit minister Dei hominim bonum, debet viig, qua homini noxia videt, pre viribus amoliri,ne reipublica bonum, & cinim salus impediatur. Deinde curabit Magistratu, exemplo losia, ut vera religio proponatur, consernetur ac propagetur, impijs doctrinis abolitis. Quaquam aut distincta sunt officia magistra. tus civilis & ministerium verbi: tamen in boc & menire possunt & debent, vt gloriam Dei, & falutem generis bumanı fiminl querant, sed sernan vtrinją, legitima ratione, hoc est, ut Magistratus civilis edicto & gladio, Minister vero verbi, dostrina, exhortatione, obining atione, & comminatione impietatem tollere, & gloriam Dei querere conentur. Praterea quis religio fine docentibus & discentibus consernarinon potest, Magistratus officium est, scholas erigere, stipendin consernare: vt docentes & discentes pietatis stadis incumbere possint. Ad hac Ezechia & regu Ninina exempla commonefaciant magistratum V t vel presentem velimminentem iram Deiselennib.ad deŭ precibus, verag, ad Dominum conersione anertere studeant. It & bec quidem al eam partem legis referenda sunt, qua religionem potissimum spectat. Quantu tomen ad externum politicum statum attinet, idem officia est magi-Aratm ftratus boni in sua republica: quod est bonesti patrisfamilias in sua domo, nimirum, vet quemadmodum pater liberos disciplina regit, castigat
contumaces, bonos bonore afficit, largitur pramia, Breniter, in boc totus incumbit, vet sua samilia quam optime constituta videatur: Sic magistratus in tota republica facere debet, vet vere
de illo dici possit, quod Theseus apud Euripidem
bono magistratus tribuit, cum inquit. ¿vesystus
Corosos is juivas ossos, boc est, sit benesicus erga
bomines, & magnus amicus, Hinc est, quod reges
apud Homerum dicantur patres. Hinc in genesi
regia appellatio est Abimelech: quod sonat, pater
mi rex. Proinde regia potestas à paterno affettu
separari non debet.

Verum vt ad numeros renocem magistratus officia, sit eius primum officium studium pacis, vt in tranquillitate Deum colamus, abolitis superstitionibus, que veram religionem corrumpunt.

Secundi, curet vt singuli sua officia recte faciant: quod sieri no potest, nisi vbi legum maneat autoritas & executio. Leges enim serre, quas executio non sequitur, rerumpublicarum pernicies est. Quare vt bonestas leges magistratui serre licet, sin caneat oportet, ne in contemtum veniant: quod sit, sthon sequatur executio.

Tertium, vt puniat soutes, & insontes tueatur, inxta legum prescriptum, & prudente modera-D d iii. rionem. Vude hostes patrie pio magistratui armie arcere licet: id quod etiam plurima exempla pio orum Indicum & Regum testantur. Ex his since magistratus facile est colligere, quod sit propen Deum, Ecclesiam, ac rerumpublicarum incolumitatem constitutus. Quare recte dicitur gubernationem, religionem & propriam domum, prin-

cipi cura e se debere.

Sequitur quartu membrum quale nam su im magistratus in subditos & subditori bona. Xem phon praclare in primo de institutione Cyri dicit: سفتوه ماء مستن فديرة لعيرة عديدة عديدة فدا المحددة Regula reginon affectus, sed lex esse debet. Unde sequetur, tentum inris magistratum haberein subdicos, quantum leges consentientes Decaligo & legi natura permuttunt. Habet igitur im inxta quartu praceptum, imperare subditis neces-· farta officia, cism ad publică incolumitatem, tum ad fingulorum comoda facientia. Potest ad bella vocare, vbi res postulat, & alias operas necessarias iniungere. Verumquantum ad bona subditorum attinet, sciet magistratus se ius haberem ea,non quatum ad occupatione seu possessionem, sed quantum ad defensionem attinet. Hoc confirmatur historia impy Achab, qui à Des punitus est, proptereach occupanerat per violentia vineam Naboth, Sunt sgitur distincta possessiones magistratus & subditorii: quas ex equo tueri debet bonus bonus magistratus. Deinde habet magistratus ius exigendi tributa: Quorum sines tres facit Cicero pro lege Manisa:nimsrum ut sint ornamenta pacis, subsidia belli, nerui reipublica. Hos sines, quado considerat magistratus, facilè intelliget, quando ordinaris tributis contentus esse debeat, & quando extraordinaria petere liceat. Sape enim accidit, ut propter maiora pericula deuitanda, propter hostes patria abigendos & depellendos, & huiusmodi alia, extraordinaria & inconsueta onera maioribus tributis indigeat magistratus. Verùm caneat magistratus, ne tributa petantur, ut prinata libidinis aut luxuria instrumenta sint.

Restat quod postremo loco propositi, de officio subduorum erga magistratum: quod quidem ad

quatuer capita renocari posse existimo.

Primum sit inxta quartum praceptum, honorare magistratum, hoc est, suspicere & renereri
ipsum tanquam ministrum & legatum Dei, itu vo
ipsum honores, timeas, ac candide de ipso indices,
errata un meliorem partem accipias, no cum vulgo magistratui detrahas. Nam id seuere prohibetur verbo Dei: Principi populi tui ne maledicas.
Maledictionis autem voce omnes calumnia &
detractiones intelliguntur. Thucydides dicit: 10
magor ast Cago rois vandous, quod quidem in is,
qui verbo regi nolunt, longe verissimum est, sed
qui timet Deum, ordinationem amandam nouit.

Secundum, edictis parere, chus in tributi dă, dis, thus in alys quog, rebus, quatenus per religionem & legem natura liceat. Ad T itum 3. Admoneto illos, vt principatibus & potestatibus subditi sint: vt magistratibus pareant: vt ad omne opur bonum sint parati.

Tertium, Orare pro magistratu. Adbortum inquit Paulus: vt siant deprecationes, obsecrationes, interpellationes, gratiarum actiones pro omnibus hominibus, pro regibus, & omnibus in emimentia constitutis, vt placidam & quietam vium degamus, cum omni pietate & bonestate.

Quartum non irrumpere in partes magifratus, sed Magistratui cognitionem desirre, si quid

### ad Reipublica salutem pertinere videatur. TESTIMONIA DE

MAGISTRATY.

Matth. 22. Reddite que sunt Casaris Casari. Roman. 13. Omnis anima potestatibus supereminentibus subditassit, non est enim potestas, nis à Deo.

Ad Tit. 3. Horture vt potest atibus subditi sut.

2. Pet. 2. Subditi estote cuinis creatura, sine regi tanquam pracellenti, sine prasidibus, vt qui ab ijs mittuntur, ad vindistam quidem nocetium, landem verò reste agentium, quoniam sic est voluntas Dei.

Ibidem: Regem bonorate.

Rom. 13. Cui tributum, tributum, cui velligal, velligal, &c.

#### SECVNDVM CAPVT.

### LEGES.

Egum cinilin magna funt landes. Demosthe-Lines ita inquit, & rou Tis Toxens & Luxi. केंद्रजाह अरोह नवे द्राधिक इन्ह्रमिक निय्नीत ज्ञानित , विपत्त κ) πόλις μι όντων νόμων καπαλύεται, boc est, Lex cinitatis anima est. Ut enim corpus anima prinatum cadit : Ita cinitas remotis legibus enertitur. Et Cicero: Vt corpora nostra sine mente, fic cinitas fine lege, fuis partibus, vt neruis, fanguine & membris vis non potest. Vt autem sciatur, qualibus legibus viendum fit, duo in legibus obsernanda sunt, Ratio & Antoritas. Ratio pendebit partim ex lege natura, qua in Ethicis libris & Iurisprudentia explicatur, partim ex lege Dei, cuius epithome est Decalogus, cum quibus si lex pugnat, ratione obligatoria caret. Nam tum locum babet dictum Socratis apud Platonem: એ ભાગન . ત્રસંત્રામા કાર્ક રહ્યું મહેલા મહેલા છે છે છે. Hoc est, Ego vos, ô viri Atheniëses (Indices alloquitur) complettor quidens & amo: At Deo potius quam vobis obtemperabo. Et illud Antigona apud Sophoclem: Magis obtemperandum est dijs, apud quos diutius manendum erit, quam bominibus, cum quibus admodum breni tempore vinendum est. Quibus dictis accedit resposum Petri in Actis: Oportet Deo magis obedire, quàm bominibus. Cùm igitur vel demonstratione, vel probabil ratione, colligitur lex politica ex lege natural aut decalogo, obligat ratione subditos, cum quibus si pugnat, nequaquam obligatoria est.

Hic quastio explicanda est de legis rigore & anemala: de qua re sic sentiendum indico. Index in triarespicere debet, in legem, sontem, & populum. Quantum quidem ad legem attenet, canendum est, ne indulgentia intempestina legis anto-

ritas minnatur, elenetur & vilescat. Deinde vidēdum, que sit legis extrema voluntas, que sanè non vult perniciem cinium, sed emendationem cã consernatione totius corporis reipublica. Ut, fur omnis inxta rigorem legis Danica suspendendus est: At legis extrema voluntas videtur, vt coërceatur petulantia hominum malignorum, qui res alienas rapiūt, unde sequitur rerumpublicarum vastitas. Quare si quis paupertate extrema coa-Um, no alsoqui nequitio sus, panem aut pecuniam mediocrem furetur, non est legis voluntas, ut talis Sufpendatur, sed ut mitiori pæna castigatus seruetur: Itatamen, si exemplum non videatur nociturum reipub. Melius enim est (vt inquit Bernardus) vt pereat vnus quam vustas. Quantum ad reum attinet, consider and u est, qualis sit ipse, qualeg, delictum perpetratum, vnde index astimabit, an mitior pæna sufficiat. Hoc indicium petendum est ex ante acta vitz. In populo duo caneuda sunt. Primum, ne leuitatis exemplum pariat peccato patrocinium. Deinde ne cum damno & periculo respublica parcatur reis. Ex hoc fundamento sequens regula colligitur. Quado legis voluntas admittit entelxotar, & reus emendari sme duriori pæna potest, ac populus non redditur deterior exemplo, potest magistratus clementiore sententia vii, & reo supplici emendationis spe parcere.

Ceterum una adbuc questio boc loco solis determinatione digna videtur, bec videlicet: An liceat Christiano magistratni quicquam permistere su sua republica, quod expresse verbo De probibitum est? Ad banc quastionem ita respon dendumindico: Quadam probiberi possimo solli simul: Quadam probiber: quidem, sed toll in universum non possunt. Illa nisi aboleat Magiftratus legibus & pænis, granissimo obstringe tur reatu: vt que non solum fert peccata graffai in sua republica , verim etiam alienis peccatis communicat & innoluitur. Hac quia peniu aboleri & extirpari non possunt, minuat quantum potest, imiteturg, medicos peritos. Namu ipsi arte sape malum, quod tolli in totum nequi, coercent, ne in uninersum corpus serpat contagio: Ita & ipse conetur certos limites prafigere,extra quos,si quis peccare deprebenditur,puwatur senere, ne malum maiores vires sumat, # in infinitum serpat. Hoc licere magistratui ratione firma, & probato exemplo, quod vim regula babet, confirmatur. Magistratus officium est, emmia externa ita in ordinem redigere, vt cedam in gloriam Dei, & reipublica tranquillitatem. Quare qui impedit grassantia mala, quantum potest: & qui ea coercet intra certos limites, que omnino tolli nequeunt, piè & sancte facere est cefendus.Exemplum illustre est Moss, qui staruit, vxores

vxorem non dimittedam esse ob quamlibet canfam, nifi dato libello repudij. Nam cum Moses videret, tantam esse duritiam cordium istius populi, vt non possent in vninersum dinortia illegitima probiberi,ne malum nimium serperet,prudenti confilio statuit, ne quis vxorem dimitteret, nifi dato libello repudij: qua resistorum lenitatem nonnibil coercuit. Sic quog, de vsura statuerunt olim Imperatores, & Principes py possint hodie vsura certos limites statuere. Postquam enim vident,malum vsura altins egisse radices, quam vt possit sine magno incommodo & turbatione tolli, boc requirit eorum officium, vt certis limitibus claudatur vsurarius contractus, ne sumodica vsura pauperes premantur, & tandem sequantur graniora mala.Cùm itag parcũt ys,qui mitiori vsura contenti sunt, & eos puniunt, qui terminos vsura permissa transgrediuntur, pie & sancle faciunt. Interim tamen caneant diligeter, ne suis permissionibus videatur approbare, quod Deus improbas.

Hac cùm sta sint, sudico rectè & piè à Rege & Senatu nostro factum, quod petulantiam v sura-

riorum intra certos limites incluserint.

Verum ne nimium sibi permittat magistratus tenendum est discrimen peccatorum. Alsa sunt peccata sua natura: Alia peccati rationem ex adiuntto sumunt. Peccata qua talia sunt sua na-

tura, vt Idolatria, blasphemia, homicidium, furtum, adulterium, falfum testimonium, nullo pa-Eto funt permutenda: imò scuere pænis coercenda funt à magistratu, qui rue suo officio sieni velit. Peccata autem, qua peccatirationemes adiuntto sumunt, in quorum numero est vsura, si penitus tolli nequennt, permitti possunt: sed prudentia singulari adhibita, ne magistratus ea approbare videatur. Non enim per se peccatum ef dare mutuo pecuniam, iuxta pactionem interpositam, sed ex adiuncto peccati rationem soritur, nimirum ex eo, quod & animus vsurarij anarus sit & idololaira, & proximus granetur contra dilectionis praceptum. Atg, bac causassignatur plerung, in Scriptura, quando probibetur vsura. Verum si bec abesse possent ab vsura, V surarius contractus hand improbari deberet. Nam si sua natura peccatum esset buinsmodi contractus, nequaquam suo populo permisiset Dominus vsuras capere ab alienis. Denter. 23. Nequerecte contra hac obijci possunt spolia £gyptiorum, cum ea fuerint stipendia pro durissimis laboribus, qua cum negarent Agypty, Dominus vt supremus index, ea mutuo accepta ab Ægyptus, auferri pracepit. Sed de v sura quidsit sentiendum propter adiunclum malum, infracapite fexto ostendam.

Testimo-

## TESTIMONIA DE LEGIBVS.

Omnia testimonia scriptura de Magistratu, simul & leges non pugnantes cum lege natura, & legitima indicia confirmant.

Pronerb. 20. Qui custodit legem, beatus.

Esa. 10. Vah qui condunt leges iniquas scribentes iniusticiam, vt opprimant pauperem in iudicio.

Rom.2. Gentes qua legem non habent, sed ea qua legis sunt faciunt, spsi sibi sunt lex, ostendentes opus legis in cordibus suis, &c.

Coloff. 3. Lex est vinculum perfectionis.

# IVDICIA.

CVM magistratus ordinatio Dei dicatur à Paulo, non dubiú est, quin indicia à Deo approbentur, sine quibus inutilis esset magistratus, et leges irrita. Vt autem pius animus recte de indiciys politicis institui possit, primum observandu est, duplex esse indicium, publicum & prinatum. Publicum quidem extra nostram est potestatem quare ex nostro arbitrio minime pendet: Prinatu est, cum propter prinata negocia seu iniurias nobis sactas, petitur Iudicis sententia.

Sed hic oboritur valde obscura quastio.Paulus vult, vt pij potius iniuriam sustineant. Dominus dicit: In patientia possidebitis animas vestras. Et 434

sape seriptura bortatur, ut condonemus quoties in nos peccanerit aliquis : ut vincamus in bono malum, &c. Item, ne malum pro malo cuipiam reddamus. Ex his videtur cosequi, quod accusare quenquam ob factam nobis iniuriam no liceat. Ad quod sic respondendum indico. Inter rem ipsam & accidens distinguere oportet. Accusare quidem per se non est viciosum. Paulus enim Christianis permittit arbitros & indicia. Nec Euangelium abolet politicam ordinationem. At affectus adherentes ut plurimum viciosi sunt, ut intemperantia, vlciscendi libido, inimicitia, pertinacia, ac similes. Si igitur Christianus prosequi sum ius absg, offensa Der velit, canere inprimis debet, ne quam vitionis animi cupiditatem, ne quem prauum animi motum, ne iracundiam, ne vllum denique venenum in forum adferat. Huius rei caritas optima erit moderatrix. Tamet si antem rarum est boni litigatoris exemplum, tamen remipsam per se non esse mala, sed viciari abusu, scire vtilissimum est, idg, propter quatuor. Primune videatur Deus frustrainstituisse indicia. Deinde vt sciant py, quantum sibi lice at, ne mala conscientia quicquam suscipiant. Tertio, vt admoneantur, ne remediu sibi à Domino permissum proprio vicio contaminent. Postremo, Ut improborum audacia coërceatur puro syncerog, zelo. At g, hac de vitis dicta sufficient. TestiIndicis.

Leuitici 19. No facies quod iniquum est, nec iniuste indicabis.

Iohannis 7. Nolite indicare secudum faciem,

sed instum indicium indicate.

Attorum 25. Ad tribunal Casaris sto, ibi oportet me indicari.

Deuteronomy 16. Indices & Magistratus

constituas in omnibus portis.

Leuitici 19. Nolite facere aliquidiniquum in Indicso.

Esaias: Qui instificat impium, & condemnat iustum, vterg, abominatio est Domino.

Denteronomy 27. Maledictus qui pernertit Indicium.

#### CAPVT IIII. VINDICTA.

7 Indicta vitio est, qua qui offendit punitur. Est g duplex, publica & prinata. Publica est qua exercetur à publica persona, legum prascriptum sequente, bono fine, absque odio persona in quam fit animaduer sio. Hanc esse licitam verbū Dei, lex natura, ac plurima exempla in scripturis ostëdunt. Nam sine vindista publica nulla remanet legum autoritas, nulla relinquitur traquillitas ab improbis, nullus denique malorum

Ee y.

finis esse poterit. Quare Paulus magistratui gladium datum docet, vt sit timori malis operibus et vindex ad iram. Ad hanc publicam vindictam referantur castigationes aconomica & scholastica quibus contumaces frenantur et retinentur in officio. Sed hac vindicta ex amore insticia prosiciscetur in bonum sinem: nimirum, vt reus emedetur, & aly admoneantur, quo sint cautiores: vt contumacia & rebellio minuatur: vt tranquilla politia & aconomia sint.

Prinata vindicta est vltio ex affectu malo proficiscens, tendens in malum eius, de quo petitur vindicta. Atý, hac duplex est. Quadam enim à prinata persona, Quadam à publica exercetur, sed prinato affectu. Vtrag, Christianis prohibita est. Roma. 12. Nulli malum pro malo reddentes. Mat. 5. Ego autem dico, ne resistatis malo. Item: Benefacite is, qui oderunt vos. Deute. 32. Mea est vltio, & ego retribuam, tempore opportuno

labetur pes eorum.

## TESTIMONIA DE VINDICTA.

Leuitici 19. Ne quaras vitionem, nec memor eris iniuria Ciuium tuorum.

Pronerbiorum 24. Ne dicas, quomodo fecit mihi,sic faciam ei, Greddam unicuig, secundum opus suum.

Ecclesiastici 28. Qui vindicare vult, à Do-

mino inueniet vindictam.

# Z E L V S.

TOcabulum Zelus मबदुवे नरे र्देश, a feruendo dictum, etsi autem propriissime est cuiusuis affectus excitatio vehementior, ac veluti feruor quidam & inflammatio, ex quo fit, quod significet specialiter, nunc amorem, nunc indignatio. nem, nunc inuidiam, nunc studium, nunc vehementiam, nunc exemplum, nunc impetum spiritus sancti, nunc vindictam, quemadmodum peristasis loci, in quo ponitur, requirere videtur: tamen vsitatius accipitur, vt affectus mixtus, videlicet, cum vnus affectus alio inflammatur, de quo nonnulla dicam. Graca definitio, qua zelus definiture fe diézegois duxiis eis xada neds naedderuna ogwons > hocest, excitatio, animi ad honesta, ad exemplar aspicientis: non est plena, non enim continet omnia zeli genera. Quare aliam colligam. In affectuum animi definitionibus tria concurrere oportet : motum animi, obiectum, & finem, vt, Misericordia est motus animi dolentis ob alterius malum, & manus auxiliatrices porrigentis: vt à malo quo premitur liberetur affli-Etus. Ita tria in definitione zeli etiam concurrere oportet. Sed quia zelus v sitate est mixtus affectus, singula istorum trium geminari oportet. Ut sit duplex motus cordis, duplex obiectum,

Ec ij.

duplex finis. Motus zels sunt amor & indignatio: obiecta, res grata seu amica, & ingrata seu inimica: fines, grati quidem obiecti defensio & fruitio, ingrati verò exclusio. Ex his fundamentis hanc definitionem zeli extruamus.

Zelus est affectus, ex amore & indignatione natus, non ferens alteritribui, quod quis sibi ipsi vel alicui quem amat tribui cupit, ve res amata quidem recte habeat, e aque fruatur qui debet, & alienus ab eius fruitione excludatur. Hanc definitionem plenam & perspicuam esse iudico. Nam ea continet, qua ad ipsius plenam rationem facere videntur. Nunc aliquot eius dinisiones subiiciam, ve vitiosus zelus à recto & laudabili discerni que at.

#### PRIMA DIVISIO.

Zelus alius est dininus, alius humanus, alius diabolicus. Zelus dininus duplex est: vinus prater scientiam, Alter cum scientia. Zelus dininus prater scientiam est, qualem Paulus in Indeis suisse dicit. Roma, 10. Talis etiam in Paulo ipso erat, vt babetur Galat. 1. Actorum 8.9. Hic zelus erroneus est, & habet causam antegressam, inscitiam veri intellectus voluntatis Dei, & opinionem veri intellectus: sed erroneam. Hinc inslammatur animus amore gloria Dei propagande, & indignatione aduersus eos, quos putat Dei hostes, sed falso: eóque tendit totus, vt Deus glorisi-

glorificetur, viá, hostes, quos ita falso indicat,

impediantur, ut etiam è medio tollantur.

Zelus dininus cum scientia, habet causam antegressam, veram Dei noticiam, inflammatur amore verbi Dei propagandi,& odio earum rerum qua cursui verbi impedimento esse videntur, bic quoque est duplex, nempe, Tempestinus & Intempestiuus. Tempestiuus, qualis in Mose, Phinea, Elia & Christo exarsit. Tabescere (inquit) me fecit zelus domus tua: quoniam inimici mei obliti sunt verborum tuorum. Intempestinus & incautus, quando non seruatur temporis oportunitas, talis Auda Episcopi Persici fuit : de quo Theodorus libro 5. & Ensebius libro 10.capite 3. Talis quog quorundam Martyrum, vt Cointi & aliorum, de quibus Eusebins libro 4.capite 15.qui nullo vrgente se hostibus puniendos tradiderunt,

Humanus Zelus est etiam duplex. V nus officy, vt parentis in sua œconomia, principis in regno, praceptoris in schola, Concionatoris in templo. Hic zelus facit, ne quis sit negligens aut remissus officio. Alter contra officium, vt Medea furor, quo excitabatur ad dilacerandum infantem. Neronis similiter ad perdendű regnum, qui (vt refert Suetonius in vitis Casarum) solitus est dicere, εμοῦ θανάτος γαία μιγείη πυςὶ, me

misceaturigni terra mortuo.

Diabolicus zelus est Iudaorum, Turcarum, Papislarum, Anabaptislarum, quo rapiuntur & instigantur à Satana spiritu ad opprimendam veritatem Dei. Sed viuit ille à seuding, qui dixit: Porta inferorum non praualebunt aduersus eam.

#### SECVNDA DIVISIO.

Zelus alius est ad vitam, alius ad mortem. Zelus ad vitam est flagrans amor cultus diuni & gloria Dei: qualis in Abel fuit. Hic zelus impellit hominem pium, vt nullis malis cedat: sed potius morte & quanis tormenta patiatur, quàm vt à Deo, & eius veritate se auelli permittat. Hic in omnibus piis est, in aliis vehementior, in aliis remissior. Exempla plurima huius zeli in Ecclesiastica historia habentur.

Zelus ad mortem est flagrans odium cultus veri Dei qualis in Cain , scribis & Pharisais

fuisse videtur.

#### TERTIA DIVISIO.

Eft zelus ad culpam, est zelus ad gratiam. Ille quidem, dum zelamur in malignantibus, qui probibetur vt perniciosus; Nolite emulari in malignantibus. Hic verò est ardor pietatis, & religionis vera cognoscenda & intelligenda studium, qualis in Nicodemo & Cornelio fuit.

## QVARTA DIVISIO.

Zelus amantiuest duplex, Honestus & Inhonestus. nestus. Honestus amantium Zelus, est coingis non ferentis rinalem vel amoris socium. Vnde Zelota dicuntur, qui rinale non sustinent. Hinc vocabulum ad Deum trassertur. Nam quemadmodum zelotes dicitur, qui nulluin amore sert rinalem: ita Deus Metaphorice zelotes ex eo dicitur, quod nullum in cultu sibi debito sert socium, seu quia non vult serre, vt anima hominis sibi desposata, cum diis alienis sornicetur. Quapropter idoloru cultus in scriptura spirituale adulterium & scortatio dicitur.

Turpis zelus est impudicorú & lascinorum, qui libidini pro vero Deo & honesto coniugio se tradiderunt: qui zelus extremè vituperadus ut qui spiritum CHRISTI ex anima hominis ex-

pellit.

# CONTRACTVS.

Oniam exacte dicere de contractu eius g generibus, quibus res inter se commutantur, Iuridica facultatis est, nolo falcem (quod aiunt) in alienam Messem mittere, sed tantum regulas quas dam prascribam, quibus conscietta piorum certificari de licitis contractibus possint: ne quid mala, erronea aut dubitante conscientia in hisce negociis faciant.

PRIMA: Im naturale est vere in dininum:

inxta quod quilibet, quod vult sibi ab also sieri,

ab also accipere possit.

SECVND A: Moralis certitudo in moralibus negociys sufficit, hoc est, no ratio exactissima quarenda, sed medium èv andrei, ut Iurisperiti loquuntur, accipiendum est.

TERTIA: In omni contractu caritas ex fide manans pralucere debet & nihil in contractibu committendum, quod cum legis caritate pugnat.

QVARTA: In contractibus & rerum commutationib.proportio Arithmetica sernanda est.

QVINTA: Praceptum Domini. Matth.6.m mutandis rebus seruadum est. Date mutuo, nihil inde sperantes, hoc est: Tamet si simile ab iis, quibus mutuo datur, officium minime speretur, tame is mutuo dari oportet. Neque enim Christus isto suo pracepto vetat sperare, vt reddatur sors ipsa, sed tantum ne Ethnico more ys solum res nostras mutuo demus, qui nobis vicissim simili officio saltemin genere vicem rependere possunt.

SEXTA: Omnis contractus, pugnans cum superioribus regulis, illicitus est, Vnde sequitur, vsură nequaquă excusandam esse. Est enim vsura lucrum supra sortem cuiusibet res exactu propter officiumutuationis. Hinc recte Ambrosus, cum inquit: Vsura est esca, vsura vestis est, & quodeung, sorti accesserit vsura est, quod velis ei nomen imponas, vsura est. Nec de vsura vlla distin-

stinctio contra legem natura & verbu Deirecipieda est. Sunt enim qui v sur am ita dividut, vt alia st pragrauans proximum, alia commodans non pragrauans ideo g, licita. Et hanc dinisionem putant confirmari Ebraico vocabulo, quo vsura appellatur Nesec, quod à mordendo dicitur. Verum quia hac distinctio plane Grammatica est, primum respondeo, vsuram non solum vocari Nesec, Ebrais à mordedo, sed Marbith & Tarbith ab augmento sine incremento. Leuit. 25. No dabis cibum tuum Marbith,idest,ad v suram.Item: Ne accipies ab eo Nesec & Tarbith, id est, vsuram & incrementum. Nam posteriori voce significat quid per priorem intelligat. Nimirum quodlibet augmentu seu incrementum, quod excedit sortë. Deinde dico prohibitiones v sura esse generales, quare ista distinctio vt parum firma est: Ita minimè excusat conscientiam v surary.

Longe igitur rectius sentit Aristoteles, qui dicit, Vsuram esse contra naturam. Deinde cum plus recipitur quàm datur, violatur proportio Arithmetica, qua in rerum comutationibus perpetuò adhibenda est. Ezech.cap. 8. apertè dicit: Vir si non ad vsuram dederit, & amplius non acceperit, hic instus est, & vitam viuet. Vnde ex contrario sequitur, minimè instum esse, qui vsu-

ram exerceat.

Sed vafri bomines multa quarunt subterfu-

gia, & se benefacere proximo dando illi pecuni. am ad v suram gloriantur, ac ita v surarium cotractum impudenter virtutis nomine induunt. & inter opera caritatis numerant. Sapè (inquiunt ) pauper aliquis redditur ditior ex pecunia, pro qua v suram soluit. At Deus non fallitur So. phistica, non recipit maligna subtersiigia. Quare si legem Dei & Caritatis contemnis, prorsus circa fidem naufragium fecisti. Quapropter aduersus omnia argumeta eorum, qui patrocinantur huic impio contractus viurario, hanc regulam opponito: De vsura non ex comodo eius qui mutuum accipit, sed ex lege Dei, ex iure nature & affectu vsurarii indicandum est. Lex Deivita regula esse debet, qui animu v surarii sure docet, & vacuum caritatis proximi ostendit. Non igitur humana excusatio hic valet. Nã de peccatis indicādum est inxta verbū Dei. Quis quaso per humană rationem indicasset, morsum pomiadeo enorme peccatum ficisse, nisitanta calamitas in humano genere ficisset consecuta? Quocirca discamus peccatu esse quicquid Deus prohibet, vt vt videatur hominibus excusabile, quacung ob causam. Ac firma mete teneumus dictum Danidis: Domine quis habitabit in tabernaculo tuo, & quis requiescet in monte sancto tuo? Hic inter alia respondet in hunc modum : Qui pecuniam suam no dedit ad vsura: unde aperte excluditur

de tabernaculo Domini, quisquis pecuniam suam

dat ad vsuram.

Sed quid de eo dicendum, qui vsuram soluit?
Ad hanc quastionem Philippus respondet in hunc modum: Qui soluit vsuras non peccat, non enim alios afficit iniuria. Quod sanè intelligendum esse indico de ys, qui inopia coasti accipiunt mutuum ab vsurarys, non accepturi, nisi accederet pastum de vsura. De dinitibus vero, qui vt plures dinitias cumulent, accipiunt ab vsurarys mutuum cum pasto soluendi vsuras, intelligendum non puto: Hos enim dupliciter peccare statuo. Primum: Quia mediocritate prasenti non sunt contenti, Deinde quod suo exemplo prater necessitatem consirmant vsurariorum maliciam, vue de magis crescit consuetudo dandi ad vsuram.

# TĚSTIMONIA DE contractu.

Matth. 7. Omnia quacung, volueritis vt faciant vobis hommes, sic & vos illis facite.

Exodi 20. Ne furtum facias.

Romanorum 13. Nemini quicquam debeatis, nisi vt inuicem diligatis. Non igitur vult, vt alius alium defraudet in contractibus.

Leuitici 19. Dilige proximum tuum sicut te-

spsum.

Prima The sal.4. No quis supergrediatur neg superueniat in negocio fratrem suum, Quoniam 446 CLASSIS IIII. vindex est Dominus de ijs omnibus.

Leuitics 15. Pecuniam tuam non dabis advafuram.

Deutero. 23. Non fæneraberis fratritue.

#### CAPVT VII.

### OE CONOMIA.

Economia proprie est prinata domni gu-I bernatio sen administratio, de qua pulcerrime & sapientissime Xenophon in suo Oeconomico dissert, & scientiam esse definit administranda & augenda domus. Decitur autem aconomia wapa to tor Sixor rependan, hoc est, adomu gubernatione sine administratione. Hacipsum Deum autorem habet, qui cum in Paradis instituit, ac postea quarto pracepto muniuit. Hec prima Ecclesia fuit : ex hac prodeunt persone, quibus Ecclesiarum & politiarum administrationes committuntur. Quare detestanda sunt ista prophane voces: Domestica cura est diabolica cura. Huinsmodi voces inclant impi homines, ordinationis dinina hostes. Verim cotra has bla-Sphemias opponendum est verbum Dei, quod testatur Deum Occonomiarum autorem esfe: & simul innocandus est Deus, vt sua ordinationi adsit, eamý, tueatur, ne à diabolo turbetur, qui familys potissimum insideatur. Scirenim, ibe prima pietatis & honestatis semina iacienda esse, qua suffocare conatur: Quemadmodum in prima familia Adami & Eua fecit, & hodie non desinit

in multis familys idem facere.

Porrò Oeconomia tribus quasi iugis constat. V num continet seruos & dominos. Alterum est coningium inter virum & vxorem. Tertium constat parentibus & liberis: ita in œconomia sunt sex diuerse persona, quarum singulis suum peculiare est officium, ad totius Oeconomia autoritatem & statum conservandum faciens, propter hunc sinem, vt Oeconomia sit veluti schola quadam, qua de Deo & bonis rebus primum instituantur homines, & vt sint quoddam templum Dei, in quo Deus agnoscatur & celebretur, quo omnes suos conatus vnanimiter referre debent illatria hominum iuga, qua in Oeconomia esse di-xi, de quibus nunc ordine dicendum.

# DOMINIVM ET SERVITUS.

DISTINCTIONES superiorum & inferioprum graduum inter homines suprà in quarto pracepto, atque in primo huius Classis capite secundo, ostensa sunt. Hic igitur tantummodo de ossicis dominorum & servorum erga se innicem

(nam hi vnum Oeconomia ingum constituit) dicam,idg, breuissime. Qui autem fide praditissimt Domins & Serui, is non difficile est in prestandis officijs sibi innicem Ta Toa, boc est, ius analogum reddere. Et quanquam reile dicit Cyprianus, eandem nascedi sortem, Conditionem vnam moriendi, corporum materiam consimilem, animarum rationem communem, equali inre Oparilege vel venire homines in hunc mundum, vel de hoc mundo postea discedere : tamen necessarium est, propter consernationem familiarum, vt ali prasint, & alij obtemperent. Nec quicquamexcogitari potest Tis avagzias tristius, unde relle Creon, etsi non in loco apud Sophoclem: The arasxias our bei usilor nandr, hoc est, fine imperio effe nullum maius est malum.

Et quia inter Christianos, vt inter Philemonem & Onesimum, dominandi & serviendi conditiones sunt per Enangelium licita, execrandi sunt Anabaptista & Libertini noni, qui avaçxiar in mundum innehere conantur, contra apertum verbum Dei, quod concedit & approbat graduum distinctiones inter homines. Dicam igitur breuiter (vt promisi) quadam de mutuis dominorum & servorum officis.

Paulus Ephes. 6. Vislem tractandi sernos regulam prascribit, cùm inquit : Et vos dominicadem facite illis (1d est, sernis) remittentes minas, fen laxantes iracundiam, scientes quòd & vester ipsorum Dominus est in cœlis, & personarum acceptio apud Deune non est. Et ad Coloss. 4. Dominis quod instum est & aqualitatem servis prabete.

Hac Paul testimoma tria docent. Primum, quòd liceat homini Christiano vii sernorum operis. Non enim inbet Paulus, ve domini abijciant potestatem, quam habent in sernos, sed vt eos comiter & benigne trattent. Deinde, quomodo domini Christiani debeant erga suos sernos affecti effe, nimirant ut eos non contemant, tanquam vilia & abiecta mancipia, fed vi confernos Des placede & amater foueant. Postremo, ve reddant rd aura fen instum & aqualitatem. His enim tribus eadem res significatur, nimirum ius Annlogum aut distributiumm. Neque enim sic habent domini obnoxios fernos fibi, quin vicissim ipfis a. liquid debeant. V t enim ins analogum valere debet inter omnes homines: Ita inter dominos & serves valeat necesse est. Serves laboret sideliter, dominus grato animo reddita insta mercede sernum laborantem complestatur, & foneat in Do-

Porrò fernis hanc regulam prescribit Panlus; Ephes. 6. Servi obedite dominis vestris carnalibus, cum timore & tremore, in simplicitate cordis vestri tanquam Domino, non ad oculum sernientes, quasi hominibus placentes, sed tanquam serni Christifacientes voluntatene Dei, cum benenolentia sernientes Domino, & non hominibus. Et ad Coloss. Serni obedite per omnia Dominis carnalibus, non ad oculum sernientes, quasi hominibus placentes, sed in simplicitate cordis timetes Deum, quodeung, sacitis ex animo operamini sicut Domino.

Ex his testimonijs Pauli collige, quid in Christianis servis requirendum sit. Primum egitur requiritur in ipsu timor Dei: quemadmodi in Dominis ipsis, adeog, ominibus bominii or dinibus Secundo requiritur susplicitas cerdis, qua nequitia, majuegla, fermilis, contumax rebellie, & refrenfarrix andacia expellitur. Tertio exigitur obedientia erga dominos. Quarto regula istim obedientie prescribitur, nimerum, vt tanquem Christo suis dominis obtemperet serni. Valt enim, ut in omnibus actionibus suis ad mandatum Dei respiciant. Nibil itag, faciendum inbentibus dominis, quod pagnat contra mandatum supremi Domini, quem omnes venerari oportet. Postremò magnifice ornat servorum obedientiam cum cam Deo prastari pronunciat. Vilissima ergo pij famuli ant famula sernitia Deo placent, illique cultus gratus existunt.

#### CAPVT IX.

#### CONIVGIVM.

Ygum alterum in Oeconomia coniugium dixi, in quo religionis schola primag, Ecclesia à Domino ordinata, fuit : cuius maiestatem ac dignitatem si spectes, multiplicem sane innenies. A Deo patre optimo maximo instituitur, sancitur, confirmatur, benedictioneg, focundatur. A filio eius Domino nostro Iesu Christo miraculo & prasentia ornatur. A Spiritu sancto approbatur, honestum, immaculatum, purumg, pradicatur. Ab eodem Spiritu fancto imago copula admiranda filij Dei & Ecclesia statuitur. Ame peccatum & contaminatam naturam in Paradiso sanctissimo loco initium sumit : Exemplis Patriarcharu, Prophetarum, fanctoru, facerdotum, regum, multorum j piorum commedatur, legibus divinis ac humanis omnium gentium approbatur.

Huc accedunt finis & effectus vinde eius precium summum astimatur, vt sunt, procreare sobolem, vitare impuros cocubitus, habere mutuum prasidium & auxilium. In hac prima religionis schola cosernare Ecclesiam, relinquere (vbi fatis concedendum est) Deo loco nostro cultores. Hinc Platonis, licet Ethnici, grauissima, pio tamé homine dignissima sentetia in sexto de legibus: Adnuprints (inquit) vt decet celebrandas & hac exhortantur, parentes oportere filiorum filios relinquedo nobis, videlicet, in dinino ministerio successuros, natura assequi sempiternam. Et paulo post: Quapropter parentibus vtrisg, assimbus g, relictis seorsim quasi ad Coloniam proficiscantur, ac vicissim seipsos respicientes habitent, liberos generando & educando, & vitam quam ab alis acceperunt, à se quasi tedas ardentes alis tradant,

Deum semper secundum leges colentes:

Hac Dei aterni, scriptura facra, piorum bominum, ac granissimorum Philosophorum tests. monta opponantur criminationibus Papistarum, qui coningiam tanquam rem prophanam, ac fatum, in quo vinere non liceat sanctissimis verbi ministris, indicant: Cum tamen in scriptura de Zacharia & Elizabet coningibus sic scriptum st Luca 1. Erant aute sufti ambo coram Deo, versantes in omnibus praceptis & instificationibus Domins irreprehensibiles. Et ne excipiant sacerdotes noni Testaments, Paulus pracipit eligi ad Episcopi munus maritu, qui sit vnim vxoris vir. Et Spiritus Sanctus dicit : Honorabile est coningium in omnibus, & torus immaculatus. Quare relieta Damoniorii doctrina de matrimoni, prohibitione, scriptura lucem seguamur, secureque contemnamus omnes tenebras, quas Papa innexerat contra apertum verbum Dei. CateCaterum, vt quale nam sit coningium intelligatur, quasdam scriptura sentétias, primium recitabo, deinde certa puncta seu membra in coniugio spectanda ex adductis testimonis colligam.

Genes. 2. Ada cum non inneniebatur adiutor coram eo, immisit Deus soporem in Adam. Cumág obdormius set, tulit unam de costis eius & replenit carnem pro ea, & adduxit eamad Adam, dixitág, Ada hac vice, os de ossibus meis, & caro de carne mea: Hec vocabstur I scha, quoniam de viro sumta est. Quamobrem relinquet homo patrem & matrem suam, & adherebit vxori sue, & erunt duo in carnem unam.

Ad Ephes. 6. Uxores propris maritis subdita estote, tanquam Domino, quia vir est caput mulieris, quemadmodu & Christus caput Ecclesia, & ipse est saluator corporis: sed quemadmodum Ecclesia subijcitur Christo, sic & vxores propris maritis in omnib. Mariti deligite vxores proprias, tanquam & Christus dilexit Ecclesiam: Et paulò post: Sic debent mariti diligere proprias v-xores, tanquam propria corpora. Qui diligit v-xorem suam, seipsum diligit.

Ad Coloss. Uxores subdita estote propris maritis, quemadmodií decet in Domino. Mariti diligite vxores, & ne sitis amari erga ipsas.

1. Petri 1. Mulieres subdita sint viris suis, vt etsi qui non credunt verbo per vxorum connerfationem sine verbo lucristant, considerantes cum timore coniunctam castam conuersationem vestram. Et paulò pòst: Subiecta propris viris sicut Sara obediebat Abraha, dominum eum vocans, cuius estis silia, benefacientes & non pertimescetes vllam perturbationem. Viri similiter cobabitantes secundum scientiam, quasi insirmiori vasculo muliebri impertientes honorem, tanqua coharedibus gratia vita, vt non impediantur orationes vestra.

orinth 7. Propter scortationem vnusquisq. propriam vxorem babeat, & vnaquag propria maritum babeat. Vxori maritus debitam bene-nolentia reddat, Similiter auté & vxor marito. Vxor propris corporis potestatem non babet, sed maritus: similiter autem & maritus propris corporis corporis

poris non habet potestatem, sed vxor.

Ex his scriptura testimonijs quing, colligamu. Primum quid sit conunçium eius fines, quamq, arcta sit copula. Deinde inter quas personas coningium licitum sit. Tertio, quis nam sit ordo potestatis & subiectionis inter coinges. Quartò, qualisnam affectus mutuus coningum esse debeat. Postremò quid nam sit ins analogum in coningib. His enum quing, rite perpensis et cognitis, quid de matrimonio pie sit sentiendum apparebit.

Quatum ad primum itag, attinet, Mosis testimonin enidenter docet, non solum quid sit ma-

trimonium,

trimonia; verum etia quam fit arcta copula coingalis: Cumitag, dicit Mofes: Dixit Dens, no eft. bonum komini esse solum, faciamus ei adinterin smile fibi, matrimonium e [e ordinationem Dei, inxta quam apta persona copulentur in mutuum adintorium, aperte indicat. Est itaque unus finis coningipunt num adiatorium. Deinde cum additur: Erunt duo in carnem unamin matrimonium tantum dua persona, masculus unus & sæmina vna admittuntur:vt fim in carnem vnam;id:ft; indissolubiliter copulate, non secus at q substantia seu reipsaessent una caro. Praterea dum udditur: Crescite & multiplicamini, Finis sociendiis G proprius matrimonijexprimitur, qui est, crescere & multiplicari, quod fit, dom liberi procreantur & educantur: Huic fini Paulus adbuc tertium addit: Propter fornicationes (scilicet vitandam) vnu squisž, suam vxorem babeat. Ex bis non erit difficile definitionem matrimony colligere in hunc modum.

Matrimonium seu coningiú est ordinatio dinina, in qua legitime copulantur vinculo indissolubili dua persona, masculus et sumina, ve sint sibi innice adintorio, procreent, educet ac instituant liberos inxen voluntatem Dei; praterea etiñ ve sugiant scortationem ac omnem probibitam Venerem: Hac desinitio collesta ex Mose cotinet omnes cansas matrimoni, essicientem, materiale,

Ff sig.

formalem & finales : deinde indicat quamartie fit vinculum, nimirum Indissolubile, cum dicitur, Eruns duo in carnem vnam. Neg tamen ex bis sequitur, mullim dinortium afe bettum. Nam cu dicitur indissolubile vinculum, ostenditur quabinam fit res copula coningalis ex ordinatione Des , nimirum quod nemo voleus boc muculum resisudere debeat. Dinortium stag, woluntarium probibetur, quod cum prima ordinatione comingi juguat, & improbatur à Christo, Matthes.& 19. Marci 10. Luca & Item: à Panto 1. Cor.7. Cium Dominus ait: Quos Dem coniunxit, bomo non separet : probibet manifeste voluntarium dinortium, quod fit sine causa insta, ac sine legitimoindscio, quad vice Dei exercetur ab ordinatis sudicibus. Verimo de innoluntario dinorsio longe se aluer res habet. Dicitur autem Inneluntarium dinortium, cum alter coningum alterum disserere coguur, ob nefandum & sacrilegu adulterium, quo copula consugaliscorrumpitur, ac fides matrimony perfide violatur. Tale dinortium Christus non improbat, imò disertis verbis, admittit, Matth. 19. V bi sic inquit : Dico vobis quicung dimiferit vxorem fuam,nifi ob fornicationem,& aliam duxerit,micchatur.Hecverba Christi vnam instărepudij causam, nempe fornicationem diserté expriment. Qui dimiserit (inquit)vxorem suam, & alia duxerit, machatur, fed

fed excepta fornicationis canfa. Ergo vbi Adulterium internenit, licet contaminatam personam
repudiare, licet quoque alium socium ant sociam
quarere sine scelere, alsoqui exceptio hic frustra
à domino àdiecta esset. Quarunt Pharises, an liceat ob quamuis cansam suxta receptam eorum
consuetudinem dimittere vxorem. Quod negat
Dominus, ac vnam solam exceptionem nimurum
fornicationem statuit.

Hac exceptio, vt stet scriptura, subandienda est, Marci 10. & Luca 8. V bi eandem quastionem tractant Enangelista. Neque enim sieri potest, vt Christus aterna Dei sapientia secum pugnet: quod profectò saceret, si speciem, quam in vno loco exciperet à genere, malis in gennu includeret, quod sieri nequaquam potest sine con-

tradictionis implicatione.

Inxtaeandem Christi regulam, distin Pauli, I. Corinth. 7. intelligendum est. Loquitur enime Paulius de voluntariis ac vitatis vulgò dinortiis, qua siebant ob quambbet offensam. Nam si in genere loqueretur Paulius, sine omni exceptione, pugnaret cum regula Christi, quod sentire de sanctissimo Apostolo impsum est. Ex hisce itaque clare connincitur, quod & licitum sit dinortium propter adulterium, & liceat repudianti impuram personam aliud coningium ampletti. Quòd autem aliqui dicunt, argumetum hoc esse à con-

trario sensu, quod non in quanis materia valet, falsum est, quia hic diserte exprimitur exceptio, puì sai nogria, magentos hoyou nogreias, non ob fornicatione, excepta fornicationis causa. Quare verbis Domini, piis in Ecclesia doctoribus, Hieronymo, Ambrosio & aliis multis, & sanctorum exemplis potius acquiescendum, quam decretis

impuris Pontificum.

Caterum hic magis adhuc ardua oritur quastio de reapersona: an illiliceat coningium nonum quarere post dinortium, sublata omni recociliationis spe? Sed quastio bac soluitur ex dillo Christi, Matth. 5. Ubi sic dicit dominus : Omnis enim qui dimiserit vxorem suam, exceptafornicatione, facit eam machari, Et qui dimissam duxerit, adulterium commuttit. Hoc dictum Christi etsi vninersaluer sonat, tamë exceptionem expressam babet. Quare sic resoluenda est sententia.Omnis qui dimiserit vxorem suam, facit eam mæchari, & qui dimissam duxerit, adulterium committit, sed excepta formicationis cansa banc exceptionem ad vtrumque membrum pertinere non est dubium. Quapropter si causa fornicationis à generali dicto excludenda est, sequitur profetto fornicationis causarepudiatum no mœchari, sialteri nupserit, nec illum, qui repudiatam duxerit, adulterium committere. Verum bic prudeter nostra Ecclesia exemplo Saxonicarum EcclesiaEcclesiarum, & aliarum, qua veram Euangely doltrinam cum illis ampletuntur, occurrere scandalis conantur, dum externa disciplina gratia permittendum negant, vt in eadem pronincia seu regione, in qua crimen commissum est, rea persona nouum matrimonium ineat. Nam si hac disciplina non adhiberetur, magna & horrenda acconomiarum vastationes proculdubio secutura essent. Maligna enim natura studio se contaminarent, vt hoc modo liberari possent à matrimonio, quod sibi molestinu ac durinu esse videretur. Quapropter seuera disciplina hic necessaria est, qua reprimantur homines impudici, ne ordinationem Des sacrilege violent, magno cum Ecclesa scandalo, & acconomiarum ruina.

Porrò cùm Dominus dicit extra causam fornicationis, causam diuorty veram assignat, qua substantiam matrimony enertit: qualis est fornicatio: aut alia huic similes, vt eo actio seu desertio, quarum illa non fuisse coningium ostenditur, bac sacrilegè ruptum coningis fædus declaratur, Quare in his casibus prudentes Iudices quarendi sunt, qui conscientiis rectè consulere norunt.

Sed de hacre vide Examen Philippi.

Hactenus de primo partitionis membro dicti est:Nunc inter quas personas coniugium licitum su, explicabitur: Quod vi distinctius siat, tres quastiones excutienda sunt. Prima, si ne licitum matrimonium in omnibus bominum ordinibus & statibus. Altera, qui cognationis seu consanguinitatis gradus sint probibiti. Tertia, quibus affinibus contrabere inter se matrimonium liceat.

Quantum autem ad primam questionem attinet, num licitum sit matrimonium in omnibus statibus hominum & ordinibus, Papa negat, Spiritus sanctus ait. Papa quidem matrimonium, sacramentiticulo ornat, sed cum quartur, an liceat sacerdotibus, Mogachis & monialibus con-trahere matrimonium,tanquam oblitus sui,inter carnis opera numerat matrimonium : & in perfectionis Christiana operibus ponit fuum impurum cœlibatum. Ad quam suam sententiam stabiliendam impudenter abutitur suo more verbo Dei. Sed quia apertus bostis est Euangely Christi Papa, ipsius autoritas cum omnib.ipsius legib. meritò est contemnenda. Praterea cum sententia spiritus sancti, pronunciantis probibitionem matrimony dollrinam esse Demoniorum, & clare enunciantis, matrimonium in omnubus bonorabile esse ordinationem Des, Genesis 2. Masculum & fæminam,&c. & plurima exempla sanctorum Patriarcharum, Prophetarum & Apostolorum & castissimorum Episcoporum in primitina Ecclesia, ex diametro cum impuro isto Papa dogmate pugnant, non indico opus esse longiore confutatione in re adeo perspicua.

At fi

At si quis Votum internenisse dicat, quo quod liberum erat natura, factum est non liberum: dico votum temerarium & impium no obligare, postquam is, qui stulte vouit, rectius verbo Dei edoctus est. Sed de bac quastione supra capite 6.

2.Classis.

Altera questio de gradibus consanguinitatis, plus habet difficultatis. Sunt enim, qui inter eas personas omnes, cotractus matrimonii esse licitos docent, que no nominatim prohibentur, Leuit. 18 Sunt rursus qui propter propositionem vninersalem in Mose expressam, nontantum eas personas probibitas putant, qui (vt dicut) recenfentur exempli gratia, verumetiam multò plures, vt que à Iurisperitis & Canonistis recitantur, vsque ad quartum gradum inclusiue. Sed personas enumeratas in Mose ordine recitabo. Prima, Pater. Secunda, mater. Tertia, nouerca. Quarta, Soror germana. Quinta, prinigna, Sexta neptis sen filia filis.Septima, amita foror patris. Octana, Matertera soror matris. Hic primus & secundus gradus consanguinitatis probibentur, etsi non vniuersaliter. Qui priorem sentétiam tuentur,matrimonium extra hos gradus enumeratos con-Sanguinitatis contractum probant, & non dissolnendum propter bumanas leges docent. Qui secus sentiunt, multo plures personas prohibitas lege natura volunt, de quibus consuleda sunt leges

politica, quas indico m hac rebgiosè sernandas esse, & peccare eos statuo, qui has leges violant, nssi dispensatione superioris magistratus excusa-

ri possint.

Porrò persona ratione affinitatis prohibita, ha sunt: Prima, vxor patrui: Secunda, nurus seu si-lij vxor. Tertia, Vxor fratris. Quarta, prinigna. Quinta, silius prinigni vel prinigna. Sexta, soro vxoris. Plura de gradibus cos anguinitatis & affinitatis petantur ex scriptis Iurisconsultorii & libellis Philippi, & tabulis Georgy Maioris. Ego tantum Catalogum personarum breniter in

Mose prohibitarum institui.

Iam qualifuam sit ordo inter comuges videamus, qui quide ex prima coingy institutione arte peccatum, & deinde post lapsum ex mandato Des intelligs potest, nimirum quod vxor marito su subiecta: qua sane subiectio nequaquam tyrannica esse debet, ne g qualis dominorum est in sernos. No enim vxor habenda est taquam mancipium aut ferua, fed tanquă confors vita omniug, bonorum.Vocabulum comingis quod à coningando deductum est, tam virum quàm mulierem coprebendit, unde consortium, coningium intelligitur. Abrabă & Isaac sua cum vxoribus consiba communicariit. Imò ipse Abrahā verbo Domini inbetur andire suam vxorem.Rex Artaxarxes Hester, quam captinam sernam duxit, literis publicis

publicis consortem regni sui vocat idá hand immerito. Neá enim coningium vxorem ancillam ant sernam esse patitur: Quod sane primum matrimonium clarius ostendit. Ena siquidem non de Ada capite, neá, de pedibus est fatta: verum ex costa, ex quo significatur, quod neá domina, neá, serna illi sit codita, sed socia & consors. Liberalis itaá, est subieltio mulierum, non servilis: vi qua caritatis lege potius quam dominationis imperio

Subijciatur marito.

Sequitur quod quarto loco proposui, qualisua affectus mutuus coningum effe debeat. Euripides clare dicis: Salus hac domus maxima est, si vxor & maritus recte cocordant, & à se innicem non dissentium, verum tum demum dulcis mariti & vxoris consuetudo erit, cum eam pietas, virtus, mutna existena, & mutum amor malle & fuanem reddit. Firmissimum etenim adeog, primune consuetudinis vinculum suerit inter coninges, si mentes corum pariter in Deo unum fint, quod quide facit, ve se mintuo ament, qui adecrenerunt Deo obedire. Nulla enim est virtus firma, nulla stábilis amicitia nisi à Deo ortum habeat. Virtus inter coinges mutuam oblectationem parit, queadmodum, inquit, Andromacha: bac nomen decusá parit, que sane dum in secundis & aduersis rebus exercetur, consuetudinem vita reddit amabiliore. Mutua satisfacta in omnibus amicitiss adhibenda est, & maxime inter chinges, qua quasdam interdu iniurias serre necessi est. Musuus amor ex pietate natus, virtute costrmatus, & mutua emensia auctus, errata incidetia corrigit, leniter mitigat, facit g, vt in omnibus duris

incunda sit vita.

Restat quod postremo loco proposus, de inte analogo inter conjuges : Quod tamet si intelligi potest ex iis, qua dista sunt, tame breuster attingendum videtur. (um Dominus dicit: Faciamus ei adintorrum simile illi, boc est, faciamus mulierem, que viro equabili officieinre respondeat. Vi enim mulier iure marito officiñ debet: Ita viciffin maritus nat ananoylar mulieri refpedent officio necesse est. Mulier sis viro subie est liberaliter, maritus vicissim eam foneat, ac amabiliter trattes. Mulier obedientiam Deo prastet inferedis partus doloribus, vir vicissim afflictume conse letar, trabatg, partem ingi commiserando & fowendo. Mulier oliogos, id est, custos domus, inxtu truditionem Apostoli, & pudica, familiarem confernet, augeat & rette dispenset, maritus cotra domand defendat, foris agat, laboret pro vol cationis ratione, & inflam victum sufte conquirat. Bremiter, maritus & vxor officiose se innicem observent, ac sibi mutno debita officia inxta rationem conditionis verinją prastent : Quod cum fit, sibi innicem reddunt quod debent, sen ut Paulus

Panhus loquitur, Tà durà, quo dicto ius analogum in officijs prastandis significatur. Ut cum mulier marito paret, maritus armis desendit vxorem. Officia hac dissimilia quidem sunt reipsa, attamen iure analogo sibimutuo pulcre respondent, & sunt aqualia.

## PATRIVM IMPE-RIVM.

Dixi supra, Oeconomiam tribus quasisugis Constare, Quorum tertium, quodest parentum & liberorum, explicandum restat. Quod quia in quarto pracepto supra ex parte explicatum est, hic breuiter primum scriptura sentetias paucis colligam, deinde ex his sententys notatis officia parentum & liberorum extruam: et inde qualenam sit patrium imperium as parent. Postremum de pramis & pænis prastiti offici & no prastiti agam.

Exo.20. sancitur patrium imperium his verbis: Honora patrem tuum & matrem tuã, vt sis

longeuns super terram.

Danie. 1 3. De parentibus Susama scribitur: Parentes illius cùm essent instizerudierunt silvam suam in lege Mosi.

Ephe.6. & vos patres nolite ad iracundiam pronocare liberos vestros, sed educate in disciplina & correptione Domini.

Coloss. 3. Patres nolite pronocare liberos ve-

Aros,ne &c.

Ex his paucis sententijs non est difficile colligere officia parentum mutua erga liberos : primu enim voce Dei parentibus traditur autorius in liberos, ut ipsis prasint in familia, ac qua recta sunt imperent facienda. Ex quo sequitur, liberos iure dinino paretibus debere esse morigeros. Secundo parentum est pueros educare, quod officium non solum lex natura imperat, verumetiam hunc affectum educadi & tuendi natos,omnibus anmantibus insenit natura. Tertio debent paretes liberaliter suos liberos tractare ac prudeter, ve retineantur in officio. Et summopere cauendum, ne vel nimia indulgetia, vel nimia austeri-tate natos perdant. Quartò honestis in moribu 👉 vera pietate erudire liberos pars officy paretũ pracipua cst. Ideo enim liberos generamus (st rectissime Plato sensit) ve Deo cultores pro nobis (vbi fatis concesserimus) relinquamus. Hoc pracipuum post pietate animi erga Deum, sanctorum patriarcharum, Regum, at g, adeo omnium piorum studium semper extitit. At g hac pracipus paretum officia sunt erga liberos, quos sure analogo aqualia parentibus reddere decet : Verim quia liberorum officia in quarto pracepto includuntur, cum dicitur : Honora parentes, inde ea colli-

colligam.HONORIS igitur vocabulo liberi primum inbemur agnoscere parentum autoritatem & eminentiam ordinationem dissinam esse. Nihil enim voce Dei honorabile dici potest, nisiidem Deo profectum fit & ordinatum. Deinde requiritur bic renerentia erga paretes, tanquam erga Dei vicarios, & nutricios cinium Ecclesia Christi. Proinde maiestas quadam dinina in paretibus animaduertenda est. Terrio loco verbum honoris includit in se obedient iam erga parentes:que obedietia tantisper & eatenus prestanda est, donec & quatenus cum obedientsa, quam supremo parenti Deo debemus, stare potest. Huc dictum Domini Luc. 14. Si quis vult venire ad me, & non odit patrem sum & matrem suam &c. non poterit esse meus discipulus. Hic ody vocabulum no affectum, sed enentum sequetem odium significat, qui est detrectare impersum, & non facere. imperatacontra Deum. Istud igitur odium pietatis est, non credulitatis. Praterire enim, sugere, neg ligere á omnes debemus, quado eos vna cum Deo colere nequimus, At vent fiverumg, debite poterit, & Deo & parentibus obedientia exhibenda est. Neg, enim obedire parentibus is rectè dicitur,qui quicquid insserint faciat, sed tum demum parentibus aliquis obedit, cum sponte facit, qua ipsi recteinsserint: Quarto honoris vocabulo Gratitudo etiam significatur erga parentes, ut si

opus fuerit, eos senio confectos innent, foneant, a. lant, & omnium officiorum genere sublenent: Quinto honor praterea requirit imiliata, qua liberi tolerent parentum errata. Quantumuis enim pauperes & miserisunt, preciosi sunt nobie babendi, consideranda est quadam in ipsis dinina maiestatis similitudo. Quare et si interdum vidensur nobis parum honorabiles, maiestas tamen dinina (ut antea dixi) in ipfis confideranda est, Proinde morositati, delirio & quibusibet parentum vitus, opponendum est nomen Patris & Matris. Non enim tam quales parentes, quan quod parentes habemus astimandam est. Atque hac officia liberorum funt erga parentes, qua ad duo capita brenitatis cansa renocare possimu, nimirum ad affectum & effectum, illo eos animo prosequimur, hoc externa beneficia omnia, oqua ijs grata esse nonimus, prastamus. Quantumuis enim multa in corum gratiam fecerimu, semper tamen inferiora erunt omnia, quam effe deberent.

Ex hac collatione officiorum mutuorum parentu & liberorum, no est difficile indicare, quale nam sit parentu imperium, qualis g liberorum subiestio. Mitius enim paretum in liberos, quàm dominorum in seruos imperium est. Autoritum maior est parentu in liberos, quàm maritorum coniuges, & proxime accedit imperium patrium

ad Regale imperium.

Iam restat quod postremo loco de pramis & pænis proposui, qua duabus vocibus nempe Benedictionis en seriptura signantur. Vi enim parentes, qui liberos suos voluptatibus indulgere permittunt, dininitus maledicuntur, vi ELI Sacerdos: sic qui officia prastant à Deo imperata, benedictionem reportant. Et vi longena vita promittitur liberis honorantibus parentes: ita maledictio smmorigeris denunciatur. Salomon: Oculus qui subsamat patrem ac matrem suam, corni enm essociant. Vnde tritum pronerbium:

Paret Carnifici rennens parere parenti.

Exempla funt Maleditionis, Cham, Ruben, fily Eli, Abfolon, & alyinnumeri.

CAPVT XI.

### VSVS DIVITIARVM ET RERVM PRÆ-

SENTIS VITAE.

OV M dinus Paulus 1. Corinth.7, dicit: Qui venntur hoc mundo, sint tanquam non ventes, non precipit Christianis abiycere facultates, sed Christiani hominis animum rebus terrenis non debere occupari, nec in illis acquiescere docet. Sic enim vinere nos oportet, quasi singulis

momentis migrandum sit ex hac vita: Quapropter in omnibus rebus prasentis vita corda eresta esse debent ad meditationem vita colossis, Atque hac regula generalis esto de vsu rerum

prasentis vita.

Porro quia in rebus mundi nihil periculosius esse potest, quam magna rerum assuctia, nis sancta prudettia adsit (verè enim Plato dixit, divitius concas esse sine prudentia, or easdem aente cernere vois prudentiam sequentur) tria breniter de divitius dicam. Primum, Que rationes acquirendarum divitiarum licita sint. Deinde, Qualiter nos Deus erga divitias esse velit assectos. Postremò, Quis divitiarum vsus rectus or legitimus.

Quantum itag, ad legitimas rationes acquirendi divitias attinet, omnium primum incoaudi est à regula Christi. Mar. 6. Quarite primum regnum Dei &c. Prima igitur cura & pracipua esse debet salutis anima. Deinde quia hac vita opus habet adminiculis, iuxta Dei ordinationem quari possunt sacultates, licet q, is, qua ad victum cultum que necessaria sunt, quaredis operam dare, id quod non solum sanctorum exemplis, verumetiam mandato Dei consirmatur, qui benedicionem promittit pie laborantibus. Deinde lucrum, quod prosiciscitur nobis laborantibus ex benedicione Dei, capiamus tanquam ex manu Dei, neg, malis artibus viamur, quò facultates alsorum ad

nos trahamus, fructum faboris nostri, tanquam instammercedem percipiamus. In contractibus absint frances & fallacia, aperte fabriciter agamus omnia, ea sidelitate, quam ipsi ab alys vellemus requirere. Sit labor legitimus, legitima vocationis, vt bona conscientia gloriari possimus,

nos in vllius frandem nibil egisse.

Partis dinitys singularis ars adhibenda est, ne nobis in spinas & laqueos convertantur. Quod ne fiat, Danidis & Pauli sequamur consilia, quorum ille quidem Psal. 6 1. sic ait, si affluent dinitia, noli cor apponere. Hic verò 1.Tim.6.dinitibus in seculo pracipito, ne efferantur, neue sperent in dinitiarum incertitudine, sed in Deovino. Est itaque pracipuum,ne dinitiarum huius seculi cupiditate ducamur, ne ys animu aut fiduciam adyciamus, eas à nobis abdicare simus parati, quoties Deo libuerit. Sine habeamus eas, sine is careamus, tanquam res caducas & fragiles aspernemur, atg, solam benedictionem Dei omnibus rebus munds praferamus. Absit fallax spes in incertis dinitys. Absit superbia & contemtus pauperum. Adsit spes in dinitiarum largitore, adsit pius humilifg, animus.

Porrò vbi sic animo dines affectus est aliquis, et si ei non erit dissicile, dinitias recte in gloriam Dei,& proximi vtilitatem dispensare: tame nonmbil dicendum est, vt legitimus dinitiarum vsus

conspiciatur: Qui est quadruplex. Primus, vt coferantur dinitia ad promonendam religionem & gloriam Dei. Si enim ipsinati sumus, ut Denglorificemus, profetto buic vsui quicquid habemus fernire debet. Secundus v sus est, vt eas in quibus vinimus, respublicas innemus ac ornemus nostris facultatibus, ideo g, tributa foluenda funt. Tertini vine est, ve ipsinos pro conditione nostri statue boneste alamus, nostram familia foneamus, ve domus nostra pro facultatum ratione honesta cosernetur, sme sordibus & prodigalitate. Quartus & postremus v sus est, ut sontes nostri, inxta Salomonis consilium derinentur foras, hoc est, vt liberales simus erga pauperes, dinites in bonis operibus, quo multi nostris bonis gaudere possint, nobiscum Deo patri Domini nostri Iesu Christi gratias agites, qui abunde suppeditat omnia.

#### TESTIMONIA DE

#### DIVITIIS.

Prou. 11. Qui confidit in dinitiys suis, corruet. Prou. 15. Mebus est parum cum timore Domini, quam the sauri magni & insatiabiles.

Psal.6 1. Si dinitia affluant, noli cor apponere. Salomon. Fontes tui derinentur foras, & tu

Dominus eorum efto.

Prime Timoth.6. Dinitibus huins seculi precipe, ne sublime sapiant, & ne sperent in incertitudine dinitiarum, sed in Deo vino.

CAP,

# DE SOLICITUDINE,

ET CVRA LICITA ET

#### ILLICITA.

Via nulla maior pestis est veri cultus Dei, quam Ethnica & prophana cura & solicitudo, & rursus nihil magis optandum, quam vo vnusquisg, solicitè ambulet coram Deo in vocatione sua, opera precisi est, vt rettè instituătur pi de solicitudine licita & illicita, ne nimium vel in dextră partem deslectăt, omnem curăabiciendo, vel in sinistram, Ethnicam & prophanam curam ampletendo: Quare tenendum, quod triplex sit cura. Vna prophana & Ethnica. Altera necessaria & sancta. Tertia, mixta ex illis. Harum quidem extreme illicita, media verò licita est.

Impia seu Ethnica solicitudo est, que oritur ex dissidentia & ignorantia providentia Dei. Hac damnatur, Matt.6.vbi Christus multis argumentis, à providentia Dei sumtis, ab ea dehortatur. Hac cura interdu carnis cura dicitur, cùm quia ex carnis sensu sine side prosection, tùm quia scopum habet carnalem, nimirum prasentis vita quietem & tranquillitatem.

Solicitudo, quam dico necessariam, piam & sanctam, commendatur scriptura testimonis & exemplie. Roma. 12. Qui praest in solicitudine.

474

1.Tim. s. Si quis suorum, & maxime domesticorum, curam non habet, fidem abnegauit, et est infideli deterior. Abraham, I faac, I acob, piam fue familia curam habuerunt. loseph in Egypto septem annorum curam in se pie sumpsit. Daniel in Babylone, pigreges & prophete in populo Dei non tanta gesserunt sine hac sancta cura. Paulus 2. Cor. 11.ad Coloss. 2.1. Thess. 2. suam solicitudinë pro Ecclesia fatetur. Sic Reges pro suis regnis, patresfamilias pro sua familia, Ministri verbi pro suis anditoribus, praceptores pro suis discipulis, breuiter, singuli in sua vocatione sanctam quandam solicitudinem habere possunt & debet, modò in impietatis notam incurrere nolint. Verum ne hac sancta solicitudo contaminetur, sciendum est ad eam Quing, requiri. Horum primum mandatum Dei est. Mens enim pia nihil ag greds debet sine mandato Dei. Honesta igitur erit vocatio pia & santta cura. Deinde proficisci debet ex fide. Nam fine fide Deo placere nihil potest. Tertiò, quia nisi Dominus adisicanerit cinitatem, frustra laborant qui adificant eam, adhibenda est I nuocatio quidem, qua auxilium Dei petas, Gratiarum vero, actio, qua successum Deo tribuas, & non tua prudentia aut insticia. Est enim optimum remedium aduersus solicitudinis Ethnica tentationem, precib. ardentibus ad Deum cofugere, quod ad Phil.4. docemur. Quarto, tendat

tendat tua cura in gloriam Dei principaliter. Quanquam autem tua domus incolumitas spe-Etari potest:tame principalis finis erit gloria Dei. Quinto, si parum labor noster votis repondeat, submittamus nos paterna voluntati Dei, in vero timore & humilitate, iuxta consilium Petri, dicentis: Humiliamini sub potenti manu Dei, vt vosexaltet in tempore exaltationis, omnem folicitudinem vestram projeientes in eum, quonia ipsi cura est de vobis. Et Psal. 54. Iacta super Dominum curam tuam, & ipse te enutriet, & non dabit in aternum fluctuationem Iusto. Debent igitur py iuxta verbum Christi, primum quarere regnum Dei, deinde Dei iusticiam, Tertio, fide promissionem cura dinina ampletti. Dicit enim, Et hac omnia adycientur vobis. Tum abiçienda est profana solicitudo, strenneg in vocatione laborandum, servatis circumstantis sancta cura, quas enumeraus.

Mixta est, qua partim pia apparet, partim prophana conuincitur, vt, cum curamus quidem, qua offici nostri sunt, id quod Deus serio à nobis requirit : sed propter innatam nobis dubitatione de prouidentia Dei, limites transgredimur, ac in officium Dei sacrilege irrumpimus. Vt, cum patersamilias reste quidem & piè instituit liberos, suam familiam curat, sed nimia trepidatio & anxietas adimpatientiam impellit, quando votis

non respondet labor & cura nostra. Iactet igitur banc curam pius in Dominum, & strennè faciat officium, nec sinat piam curam Ethnica diffidetia conspurcari, quo abietta Ethnica diffidentia & anxietate, pax nobis internè constet, ac erga bomines simus modestiores et mansuetiores; cum quibus eidem Domino serviamus, excusso ingo Mammona & Ethnica solicitudinis.

# PERFECTIO CHRISTIANA

Holden de Christiana perfectione adjciam. Nam huim rei vera explicatio et stimulos addit in stadio pietatis currentibus, & consolatur pios, dum suas sordes & imperfectionem agnoscentes, intuentur beatem illam vitam, in qua plena perfectione beati sulgebunt, sicut sol in domo patris sui.

Ut autem hanc doctrinam rectius intelligamu, omnium primum statuendum est discrimen inter duplicem persectionem piorum: quarum vna in prasenti vita existit, altera erit in sutura, Ingens enim discrimen est persectionis Christianaratione huius duplicis status. Nam longè alia est persectio currentis, quàm persectio peruenientis. Illa militantis, hac triumphantis est.

Py stuque in hac vita dicuntur perfects, non ficut

sicut persiciends sunt in illa immortalitate, qua aquabuntur Angelis Dei: sed sicut esse possunt in hac peregrinatione persecti. Neque enimprasentis vita persectio astimanda est ex persectione insticia (Nemo enim est, qui non peccet) Sed ex imputatione dinina, & cordis rectitudine, qualis esse potest in hac vita: At in sutura vita astimabitur ex persectione insticua: vbi erit plena glorisicatio sanctorum, plena noticia Deis Absoluta cordium puritas, & persecta obedientia in omni aternitate.

Porrò definitionem perfectionis Christiana, qualis esse potest in hac vita, colligam primum. Deinde partes eius subiiciam. Tum quare per-

fectionis nomen ei tribuatur oftendam.

Christus Mat. 19. Inneni, à quo interrogatus erat de vita aterna consequeda, dicit: Si vis perfectus esse, vade vende tuas possessiones, & da pauperibus, & habebis thesauru in cœlo, & huc sequere me. Ex his verbis Domini solidam desinitionem colligere non est dissicile: vbi primu hoc statuerimus, quod hoc suerit, quatum ad speciem sactis attinet, personale praceptum. Alsoqui nec Noa, nec Abraham, nec Danid suissent perfectis, qui tamen perfecti testimonio Dei dicuntur. Proinde genus sacti nobis desinitionem perfectionis exhibebit. Quid hic requirit (hristus ab adolescente? vt ex pracepto intelligat se imperfectium

esse, vt vedat facultates, det pauperibus & se se quatur. Vedere auté facultates madante Christo, est obedientia erga Christum anteserre omnibus rebus mudi, & paratu esse, non solum védere, sed etia perdere propter Christumnia, si res stapostulauerit: & simul Christu sequi, & proximum benenolétia copletti. Nam hac Christus comngis.

Perfectio it aque Christiana est agnita imperfectione, ex side Christi obedient iam erga Deum praferre omnibus rebus mudi, ac es totam vitam approbare. Sita est igitur hac perfectio in affectu posius, quàm in effectu, in imputatione perfectio-

mis potius, quam in perfectione insticia.

Deus autem ex sua bonitate tale studium, Persectionis titulo, ornat: ut magis magisque ad persectionem tendamus. Hac definitio per locum à coingatis etià probari potest. Scriptura Abrabamum pronunciat persectium: quia voci Dei obtemperanit, dulci patria, parentibus, amicis, sortunis prasentis vita posthabitis: Deum veracem credidit, ei totam vita approbanit. Similiter ante ipsum Noë, qui instus & persectus in scriptura pradicatur, vocem Dei audiuit, impiis mundi consiliis renuncianit, paranit arcam o se se totum ad normam verbi diuini, concepta in ipsum siducia, composuit. Ex his consirmatur apertissime desinitio quam proposui.

Philippus hanc tradit, qua à mea no dissentit.

Perfe-

479

Perfectio Christiana est agnitio nostra infirmitatis, & fiducia mediatoris, et prasentia Dei in cordibus nostris transformantis nos, vt fiamus similes imaginis Dei, qua est x6y & aterni patris.

Porrò partes Christiana perfectionis sita sunt in rectitudine mentis, affectui puritate, & morú integritate. Rectitudo metis est recte sentire de Deo inata ipso verbu. Puritas affectui, agnitione nostra infirmitatis, siducia mediatoris, & voto pietatis cotinuada astimatur. Morú integritas in pietate erga Deu, sanctimonia vita, dilectione erga homines, sancta inuocatione cura absoluitur. Breuiter, perfectio Christiana posita est in vera couersione hominis ad Deum, seu pænitentia salutari.

Hac vera connersio sine poenitentia triplici de cansa persectionis nomine honoratur. Prima propter respectium ad superiorem vitam, cum in tenebris & ignorantia Dei viximus. Deinde propter imputationem. Et si enim sordes multa adharent sanctis, tamen Deus istas sordes non imputat, modo spiritu ipsius ducamur. Pestremum, quia ad persectionem illam gloriosam tendit.

Porrò perfectio Christiana, qualis in futura vita erit, antea definita est, & similiter in tribus est posita. Primum in doctrina, seu noticia, seu in mentis rectitudine. Cum venerit, inquit Apostolus tò téres abolebitur tò ex péque. Nunc cernumus per speculum in anigmate, tunc facie ad

faciem, deinde in affettuum perfetta puritate. erus enim parissimi cordis parissimi affectus, ardens delectio Dei , latitia spiritus, &c. Postremo in tota vita lucebit imago Dei, Nos, inquit Panlus, spiritu ex side spem insticia expectamus, 1. Ioh. 3. Carissimi, filiy Dei sumus, & nondum apparnit qued erimus, scimus, quoniam cum apparnerit, similes ei erimus, quoniam videbimus eum sicut est, & omnis qui habet hanc spem in eo, purificat se, sicut ille sanctus est. Breniter, perfe-Elio sanctorum in beata vita, conformitas nostri cum Deo erit, habitatio Dei in nobis, plena fruitio Dei, absoluta delectio, cuius spes (ve Iohannes monet) nos excitare debet ad fanctimoniam vita in boc mundo, ve aliquo modo illam expettatam incoemus perfectionem insticia.

Hac de perfectione Christiana scire viile est, vude non solum excitamur ad diligetiam in tota vita, Verumetiam aduer su pestilentem doctrinam Monachorum de perfectione armamur, qui perfectionem in mendicitate ponunt, contra omne verbum Dei, ac exempla eorum, qui perfectionis landem in Ecclesia consecuti sunt.

#### TESTIMONIA DE PERfectione Christiana.

Iacobi 1. Caterum patientia opus perfectum habeat, vt sitis perfecti & integri, nullaque in parte diminuti.

#### PERFECT. CHRIST. INDEX.

Matt. s. Estote perfecti, sicut & pater vester.

Coloss. 1. In ipso (Christo) complacuit omnem plenitudinem inhabitare, & per eum reconciliari

omnia in ipfo.

Philipp. 3. Non quod apprehenderim, aut iam perfectus sim, sed sector, si etiam apprehe dam, quatenus apprehensus sum à Christo Iesu. Fratres ego me ipsum nondum arbitror assecutum esse, vnum autem illud ago, ea quidem qua à tergo sunt obli-uiscens, ad ea vero qua à fronte sunt, enitens iuxta prasixum signum insequor ad palmam superna vo-cationis Dei per Christum Iesum. Quotquot itaque perfecti sumus hoc sentiamus.

Matth. 19. Si vis perfectus esse, vade & vende que possides. Da pauperib<sup>9</sup>, & veni & sequere me.

#### FINIS.

# INDEX RERVM.

#### A.

A Bsurdum in Theologia contra articulos sidei, legem morale, clara Dei ordinatione 19
Actionum humanarum gradus 85.86
Actionum ad externam disciplinam pertinentium genera duo 87
Actionum spiritualium causa pracipua 92
Adam consideratur dupliciter 100
Hb

| Ad actiones of recte geratur tria requ        | urutur 85    |
|-----------------------------------------------|--------------|
| Adiaphora quid                                | 400          |
| Administrationis divina moditres              | 76.77        |
| In affectibus definiedis tria oportet coci    | urrere 437   |
| Amen quid                                     | 317          |
| Angels & homines cur conditi                  | 63           |
| Anthropomorphitarum error                     | 52           |
| Antinomia in sacris literis, cur in specie    | tantum &     |
| nonreales                                     | 24           |
| Antinomias sacrarum literarum sol             | luendi ratio |
| dialellica                                    | ibidem       |
| Antitheseon collatio quid prosit              | 21           |
| Appellationes fily DEI, que naturaru          | proprietates |
| significat, ab offici appellationibus dif     |              |
| Appellationes fily Dei, que denotat off       | ciú, compe-  |
| tunt toti persona, non alicui natura          |              |
| Appellationum, qua Deo competunt, de          | inisio so    |
| Appellationum, qua Deo competunt,             |              |
| 53.54                                         |              |
| Arianorum dostrina de Filio Dei imp           | ia 53.54     |
| Artes & lingua in Theologo requirun           |              |
| Autoritas Ecclesiastica quas res habea        |              |
| Autoritas ecclesiastica penes quas pers<br>B. | Sonas 393    |
| Baptismi definitio apud Petrum                | 387          |
| Baptismi institutio                           | 342          |
| Baptismi modus                                | 349          |
| Baptismus unde dicatur                        | 341          |
|                                               | Baptismus    |

| Baptismus quid sit                                                      | ibidem    |
|-------------------------------------------------------------------------|-----------|
|                                                                         | . ibidem  |
|                                                                         | deinceps  |
| 사람들이 가장 그 아무지 않는데 가장 그렇게 되었다. 그는 사람들이 나는 사람들은 그리는 사람들이 되었다.             | 196.197   |
| Bona opera quomodo fiant, & qua ad ea                                   |           |
| requirantur                                                             | 198       |
| Bona opera quomodo placeant                                             | 199       |
| Bona opera in quibus Deo placeant, &                                    | nonpli-   |
| . Ceant                                                                 | .205.     |
| Bonis operibus cur promissiones sint addit                              | e 203     |
| Bonorum operum doctrina generalis sex                                   | quastio-  |
| nibus comprehensa                                                       | 196       |
| Bonorum operum causatriplices                                           | 200       |
| 가능성은 교회 경기 위에 가는 것이 없는 것이 되었다. 그 가는 그리고 있는 것이 없는 그리고 있는 것이 없는데 그렇게 되었다. | 201.202   |
| Lonorum operum dignit as                                                | 202       |
| Bonorum operum pramia multiplicia                                       | 203       |
| Bonorum operum pramia cur mercedis no                                   | omine di- |
|                                                                         | 206.6c.   |
| ° ' C.                                                                  |           |
| Capita doctrina Ecclesia duo maxima,                                    | Lex &     |
| <b>Euangelium</b>                                                       | 10        |
| Carnis & spiritus vocabula quid signific                                | cent apud |
| Paulum 1                                                                | 227       |
| Carnis refurrectio                                                      | 296.297   |
| Catalogi capitum, que in singulis classib                               | us expli- |
| cantur                                                                  | 37.38     |
| Catholicum quid sit                                                     | 292       |
| Cansarum gradus duo in natura                                           | 93        |
| Caufarum ordines in instificatione homin                                |           |
| Hh y.                                                                   |           |
|                                                                         |           |

| rentium                                                                        | 132      |
|--------------------------------------------------------------------------------|----------|
| Ceremonia quid & quotuplices                                                   | 399      |
| Ceremonia ordinis & decori cansa instituta                                     | ibid.    |
| Christi historia ad quatuor capitaresertur                                     | 256      |
| Christi humanitatis historia in sex partes se                                  |          |
| . 하기 · 소                                                                       |          |
| Christi nomina dininitatem erus & officium                                     | expli-   |
| cantsa sbid. & de                                                              | inceps.  |
| Christi conceptio & natinitas, carumque ci                                     | rcum-    |
|                                                                                | 8. c.    |
| Christinatinitas cur annuncietur ab Angel                                      | 0 270    |
| Christi mater virgo, cur viro fuerit desposat                                  |          |
| Christipassio & mors, & harum cause 27                                         |          |
| Christi passio quem habeat effectum 27                                         |          |
|                                                                                | 0.281    |
| Christi sepultura & eius typus                                                 | 282      |
| Christi resurrettio & eius commoda                                             | 283      |
| Christi ascentio ad calos, & sessio addextra                                   | am pa-   |
| tris 28                                                                        | 4.285    |
| Christi ad iudicium extremum aduentus<br>à Christo tota salutis summa dependet | 286      |
| à Christo tota salutis summa dependet                                          | 287      |
| Christus quomodo & cur à Spiritu sancto                                        | fit con- |
| ceptus                                                                         | 271      |
| Christus cur natus ex virgine                                                  | 272      |
| Christo nato ex psapia Danidis duas ob cans                                    | as 274   |
|                                                                                | ibidem   |
| Christus cur venerit in mundum                                                 | 275      |
| Christus cur sepultus                                                          | 282      |
| Christus cur descenderit ad inferos                                            | ibid.    |
| C                                                                              | hristm   |

| Christus duplici modo innocandus         | 303.313  |
|------------------------------------------|----------|
| Circumcifio                              | . 334    |
| Clanes regni colorum quid sint           | 375      |
| Cæna Domini quid                         | 351      |
| in Cana Domini que circumstantie         | 352      |
| in Cana Dominitria paria rerum disser    | aru 358  |
| Cæna dominica varia appellationes        | 355      |
| Cana Domini meditatio in quibus consista | t 359    |
| Cognitionis vocabulum quid significet    | 44       |
| Communicatio idiomatum quid sit          | 57       |
| Communicatio idiomatum cur tantum t      |          |
| persona in concreto                      | ibidem   |
| Concupiscentia quib.rebus constet        | 97       |
| Conditiones resurgentium                 | 97       |
| inter Coninges qualis ordo               | 462      |
| Coningy finis & effective                | 451      |
| Consugrum à quo institutum               | ibidem   |
| Coningium quid sit                       | 455      |
| Coningium inter quas personas licitum    | 460      |
| Coningium vota vtrum tollant             | 461      |
| Coningium qualis mutuus affectus         | 463      |
| Coningum iura analoga                    | 464      |
|                                          | deinceps |
| Conscientia ex quibus constet            | 220      |
| Conscientia bona & mala quid             | 225      |
| de Conscientia gloriatio quas habeat exc | eptiones |
| 226                                      |          |
| Conscientia erronea vtrum obliget, necne | 219      |
| Conscictia mala descriptio apud Innenale |          |
| Hb in.                                   |          |

| Conscientia descriptso apud Ouidium                                     | ibidem             |
|-------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| Conscientia definitiones ex Paulo                                       | ibidem             |
| Coscietie syllogisonus practicus & eius pa                              | rtes 220           |
| Conscientia bone fulera quainor                                         | 223                |
| Consciente differentia                                                  | 224                |
| Consilium descends Theologiam                                           | 12.13              |
| Contingentia                                                            | 93                 |
| Contingentia quid sit                                                   | ibidem             |
| Contingentia causa voluntas Dei, angi                                   | elorum &           |
| Contingentia testimonium Dei providen                                   |                    |
| Contractus                                                              | 441                |
| Contradictionis infla octo conditiones                                  | 24                 |
| Contradictionis insta lex prima ve vi<br>biguitas                       |                    |
| Cotradictionis ambiguitas in quing, reb                                 |                    |
| Contradictionis iusta lex 2. de issaem sul                              |                    |
| Contradictionis instalex 3.de iifdem ob                                 |                    |
| Contradictionis iusta lex 4. de issaem cas                              |                    |
| Contradictionis infletex's.de cade relat                                |                    |
| Contradictionis instalex sexta, de eade ratione                         |                    |
| Cotradictionis comparatio quintuplex                                    | 30.31.32           |
| Contradictionis insta lex septima, de eou<br>rei significata & ditentis | dem modo<br>ibidem |
| Contradictionis insta lex 8. de eode temp                               |                    |
| Contradictionis sacrarum literarum co                                   |                    |
| generale praceptum                                                      | ibidem             |
| Contritio quia sit                                                      | 778                |
|                                                                         | Contri-            |

| Contritionis quatuor proprietates                               | 119       |
|-----------------------------------------------------------------|-----------|
| Corrigends facultas penes quos                                  | 387       |
| Creatarum rerum gradus quatuor                                  | 64        |
| Creatarum rerum finis                                           | 65        |
| 그들이 그리고 있는데 하는데 하시네요. 그들은 얼마나 되는데 하시네요. 그런데 하시네요. 그리고 있습니다. 그리고 | deinceps  |
| Creatio quid                                                    | 63        |
| Creature cur bona pradicentur causa                             | ilidem    |
| Creatura de quibus nos admoneant, &                             | in is que |
| spectanda .                                                     | 64.65     |
| Crucis causa                                                    | 407       |
| Crucis piorum & impiorum discrimen                              | 413       |
|                                                                 | 411.412   |
| Crux quid                                                       | 407       |
| Cultus Dei quid sit, & definitionis explic                      |           |
| Cultus DE I fundamentum duplex                                  | 189       |
| Culto Dei alius expiatorius, alius merito                       | rius 191  |
| Cultus Deiregula                                                | 188       |
| Cultus Dei alius internus, alius extern                         | us, & v-  |
| triusque definitio.                                             | 194       |
| Cultus Dei dinisso apud Paulum                                  | 195       |
| Cultus Dei spiritualis ratio legitima                           | 188       |
| Cura licita & illicita                                          | 473       |
| Curatriplex                                                     | ibidem    |
| D.                                                              |           |
| Decalogiverba                                                   | 160.161   |
| Decalogi praceptorum duplex distinctio                          | 163       |
| Decalogi pracepta ad duas theses refert                         | Christus  |
| Decaloguminterpretandi ratio                                    | 164       |
| Hh iii.                                                         |           |

| Decalogum tractands ordo                                                              | 165      |
|---------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| Decalogus quid contineat                                                              | 163      |
| Decalogus totus est owendoxinds                                                       | ibidem   |
| Decalogus constat duabus tabulis                                                      | 145      |
| Definitionis rerum in controversiis vtilita                                           |          |
| Dei definitiones dua ex Platone                                                       | 40       |
| Dei definitio apud Xenophontem                                                        | ibidem   |
| Dei descriptio & eius quing, partes                                                   | 43.44    |
| Deinomen in vanum assumere quid                                                       | 175      |
| Dei nomen quando sanctificetur                                                        | 314      |
| Dei voluntas quomodo à nobis fiat                                                     | 315      |
| Dei apparitionis exepla ex sacris literis                                             | 22.323   |
| de Deo historia ad tria capita refertur                                               | 255      |
| Deo patri in symbolo tria attribuuntur                                                | ibidem   |
| Deum glorificare quid                                                                 | 193      |
| Deum habere quid                                                                      | 166      |
| 그 프로그 그 그 그 이 아마를 하지만 하는데 있는 이 등에 들어가 하는데 그는 그 그는데 이번 때문에 그렇게 되었다. 그는데 그를 다 그 그리고 있다. | deinceps |
| Deus quare sit nobis Pater                                                            | 256      |
| Dicta patrum in triplici sunt discrimine                                              | 319      |
| Dictainterpretum triplicia                                                            | 392      |
| Differentia inter naturam & personam                                                  | 53       |
| Disciplina ecclesiastica ordinaria quid &                                             | quotu-   |
| plex                                                                                  | 379      |
| Disciplina Ecclesiastica extraordinaria                                               | 380      |
| Disciplina cleri peculiaris quibus constet                                            | ibidem   |
| Discrime inter vocabula,nasci & pceder                                                | e 54.55  |
| Dinisionis rerum vilitas                                                              | 17       |
| Dinitia & earum v sus 469.6                                                           | deinceps |
| Diuniarum acquirendarum ratio legitim                                                 |          |
|                                                                                       | Dini-    |

| Dinitiarum vins quadruplex                   | 472     |
|----------------------------------------------|---------|
| Dinortium voluntarium & innoluntarium        | 456     |
| Doctrina ad salute necessarianon est obscu   | ra 20   |
| Dollrina vita communis filiorum Dei          | 149     |
| Dolfrine de Deo vislitates sex               | 61      |
| Dominium & seruitus                          | 447     |
| E.                                           |         |
| Ecclesia & eius significatio                 | 248     |
| Ecclesia quid                                | ibidem  |
| Ecclesia quibus titulis ornetur in scriptura | 249     |
| Ecclesia militans & triumphans               | 251     |
| Ecclesia catholica & particularis            | 252     |
| Ecclesia quibus rebus constet & fulciatur    | ibid.   |
| Ecclesia cur una                             | 291     |
| Ecclesia cur sancta causa quatuor            | 292     |
| Ecclesia cur Catholica cansa quatuor         | ibidem  |
| Ecclesia cur sirma                           | 293     |
| Ecclesia catholica quo modo astimetur        | 367     |
| in Ecclesia duo hominum genera               | ibidem  |
| Ecclesia universalis ius habet cognoscendi   | doctri- |
| nam                                          | 379     |
| Ecclesia duplex verbum propositum            | 123     |
| 7 10                                         | 51.252  |
| Ecclesia signa                               | ibidem  |
| Ecclesia sancta conditiones quatuor          | 291     |
| Ecclesia doctrina                            | 318     |
| Ecclesia dostrina quam habcat cautelam       |         |
| Ecclesia doctrina certa 323.60               |         |
| Ecclesia ministri quo modo pares & dispar    |         |
|                                              |         |

| s ibidem   |
|------------|
| 372.374    |
| 2+1        |
| wor claf-  |
| 96         |
| dsuis      |
| 112        |
| 114        |
| 115        |
| nes 391    |
| - deinceps |
| stat 257   |
| 119.123    |
| ibidem     |
| 124        |
| 125        |
| ibidem     |
| 126        |
| 134        |
| 255        |
| tur 290    |
| nis, unde  |
|            |
| 54.74      |
| 199        |
| 133        |
| 385        |
| Furti      |
|            |

| 그는 그런 이상이 되는 것이 없는 것이 없다면                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| Furti quadam specses.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 185             |
| G.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                 |
| Gradus actionis divina in reparatione nostri<br>H.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 142             |
| Hominis & animatium menbra cur Deo tri                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | buan-           |
| [문화] [양기 [양기 [생기 ] 문항이 되었다. [생기 [생기 ] [생기 [생기 ] [생기 ] [생기 ] [생기 [생기 ] [생기 ] [생기 ] [생기 [생기 ] [생기 ] [생기 [생기 ] [생기 ] [생기 [생기 ] [생기 [생기 ] [생기 ] ] [생기 [생기 ] [생기 ] [생기 ] [생기 ] [생기 [생기 ] [생기 ] [생기 [생기 ] [생기 ] [생기 ] [생기 [생기 ] [생기 ] [생기 ] [생기 ] [생기 [생기 ] [생기 ] [생기 ] [생기 ] [생기 [생기 ] [생기 ] [생기 [생기 ] [생기 [생기 ] [생기 [생기 ] [생기 ] [생기 [생기 [생기 [생기 ] [생기 |                 |
| tur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 52              |
| Hominis noui definitio apud Paulum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 227             |
| Hominis status quadruplex in sacris literis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 72              |
| Hon inum in mundum propagationes varia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 272             |
| Homo 72.6 de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | inceps          |
| Homo quid                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 72              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 3.0°C.          |
| Homo homini quot modis sit proximus                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 209             |
| 이 보는 경기 점점을 하는 것 같아. 그런 사람들이 가는 것이 없는 것이 없는 것이 없는 것이 없는 것이 없는 것이 없는 것이다. 그렇게 없는 것이 없는 것이 없는 것이 없는 것이다.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                 |
| Homo vetus & nouus, & eorum dinersa<br>22'8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | ji nai <b>a</b> |
| Homo vetus & nouus, quo modo & quare                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | fic di-         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | bidem           |
| Homo vetus & nouus dupliciter cosiderants                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                 |
| 나는 사람들이 아니라 아이를 가는 것이 되었다. 그는 사람들은 사람들은 사람들은 사람들은 사람들은 사람들이 되었다.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | bidem           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                 |
| Homo nouus duobus modes dicitur                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | . 228           |
| [전문화 등 : 2017] - 12 - 12 - 12 - 12 - 12 - 12 - 12 - 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | bidem           |
| Homo apud Paulum dixiditur in terrent                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | um &            |
| calestem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | bidem           |
| · ·                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |                 |
| Idioma quid sit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 56              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 8.170           |
| Imaginum in templis v sus triplex                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 171             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                 |
| 이 프랑스 : 그리고 아프트 이 경기 없다. 하나 이 아들은 아니라는 것이 나를 하고 있다. 그리고 하나지 않나 없다.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | bidem           |
| Imago Dei quid                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                 |

| Imago Dei duplex                                            |               |
|-------------------------------------------------------------|---------------|
| Imago Dei naturalis duplex,essentia & gl                    | 74            |
|                                                             |               |
| Imago Dei gratuita in homine tripliciter o                  | W. M. W.      |
| 그림은 물에 집에 없었습니다. 그는 사람들이 얼마나 하나 아니라 없는 것이 없어요? 그렇게 하셨다면 살다. | 75            |
| Imago Dei in homine quatenus remanser                       |               |
| Inobedientia vox 4.complectitur in scriptu                  | ra 95         |
| In reparatione nostri officium nostrum                      | 144           |
| Innocatio sanctoru et eius fundameta infire                 | <b>MA</b> 310 |
| Indicia                                                     | 433           |
| Indicia cur sint concessa, cansa quatuor                    | 434           |
| Indiciis an recte viantur Christiani                        | 433           |
| Indicium publicum & prinatum                                | 433           |
| Inflicia originalis                                         | 80            |
| Insticia originalis quid                                    | ibidem        |
| Insticia originalis materiale & formale                     | 81            |
| Insticie Christiane definitio                               | 23            |
| Instificandi modus                                          | 132           |
| Instificatio                                                | 126           |
| Instificationis varia significata                           | 127           |
| Instificationis definitio                                   | 128           |
| Instificator qui                                            | 129           |
| L.                                                          | •             |
| 지도가 이 있는 그의 집에 보고 있는 것 같아요. 물에 사용하는 것 같아 보고 있는 것 같아.        | 380           |
| Lapfuum genera quot                                         |               |
| Leges                                                       | 427           |
| in Legibus duo observanda                                   | 428           |
| Legis rigor & saieixeu quando observand                     |               |
| Legis vocabulum generale                                    | 35            |
| Legis varia significata                                     | 148           |
| Legi neminem satisfacere demonstrationes                    | quing,        |
| 이 경우 되었습니다. 유민이라면 이 교육하고 있다는 때문에 되었다.                       | 152           |

| 152.133                                    | Ec. 12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|--------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Legis vius triplex                         | 155                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Legis tripareita distinctio                | 156                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Legis moralis dua quasi partes             | ibidem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Legis rigor in tribus consistit            | ibidem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Legis proæmium duplex, & eius explicatio   | 165                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Legis & Enangely artibers                  | 131                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Lex quid sit                               | 148                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Lex cur sit pracepta cum sit impossibilis  | 151                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Lex moralis quo modo sit abrogata          | 156                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Liber vita quid                            | 241                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Liberi arbitri, definitio                  | 84                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Liberi arbiery vires manent quo ad subst.  | The state of the s |
| non quo ad habitus                         | 91                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| de Libero arbitrio quastio potissima, & qu |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ad eam sine errore respondendum            | 85                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Liberorum officia erga parentes            | 467                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Libertas Christiana quid                   | 397                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Libertatis Christiana gradus quatuor       | ibidem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Libertatis vocabulum qua habeat opposita   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Libertatis vocabulum in doctrina Eccles    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| nitur seruituti, non coallioni             | 189                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Libertatis in externis rebus tres cause    | 87                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Liberum arbitrium                          | 81                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ad Liberum arbitrium pertinentium quoi     | rundam                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| vocabulorum explicatio                     | 82                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Liberum arbitrium quid & unde sit          | - 83                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| Libern arbitrin cur Theologi quida oppugi  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Liberum arbitrium quarum sit rerum         | .85                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |

| Liberum arbitrium in quiviu action        | www gradibus  |
|-------------------------------------------|---------------|
| homo habeat & non habeat                  | . 86          |
| Liberum arbitrium quo modo in bon         |               |
| sus diners orespectu                      | . 90          |
| Litera & Spiritus                         | 229           |
| Luera & Spiritus quid significent         | 230           |
| Locorum Theologicorum Philippi er         |               |
| item quatuor                              | 18            |
| Lutherus reformator Ecclosia in Ger<br>M. | rmania 371    |
| A Ligistratui quid debeant subditi        | 425           |
| Magistratus unde                          | 420           |
| Magistratus quid                          | ibidem        |
| Magistratus boni conditiones              | ilisdem       |
| Magistratus officium                      | 421           |
| Magistraius quale ius in subditos &       | eorum bona    |
| Magistratus Christianus an rellep         | offit permit- |
| tere aliquid prohibitum verbo De          |               |
| Malum in oratione dominica quid in        |               |
| ficet                                     | 317           |
| Mercedis significatio generalis & sp      | ecialis 207   |
| Merces dinersas habet significatione.     |               |
| teris                                     | 206           |
| Mereri & Meritum quid significer          | nt propriè &  |
| ratu zengrios                             | 206.207       |
| Meritum mortis triplex                    | 103           |
| Miraculorum veteris testamenti dist       | inctio secun- |
| dum tempora                               | 325.000       |
|                                           | Miracu-       |

| INDEA                                                          |               |
|----------------------------------------------------------------|---------------|
| Miraculorum noni testamenti distinctio                         | 329           |
| Mors secundum scripturam triplex                               | 299           |
| Mortificatio quid & quotuplex 4.                               | 16.417        |
| Noticia de Deo duplex                                          | 39            |
| Noticia de Deo uninersalis                                     | ibidem        |
| Noticia de Deo peculiaris duplici fundam                       | entoni-<br>41 |
| Noticia vninersalis de Deo vsus duplex                         | ibidem        |
| Nona obedientia quibus rebus constet O.                        | 119           |
| Obedientia erga Deŭ immediata & media                          | ta 163        |
| Obscuritas aut in rebus, aut in verbis, aut                    | in vtrif-     |
| que simul                                                      | 19            |
| Obscuritas in rebus explicatur 5. rationibi                    | 208           |
| Obscuritas in verbis duplex                                    | ibidem        |
| Obscuritas verborum singulorum vnde<br>quo modo explicanda sit | orta &        |
| Obscuritas verborum compositorum seu pl                        |               |
| quo modo illustranda                                           | ibidem        |
| Oeconomia quid                                                 | 446           |
| Oeconomia tribus quasi ingis constat                           | 447           |
| Opera caritatis                                                | 208           |
| 사람들은 사람들이 되었다.                                                 | deinceps      |
| Opera triplicia                                                | 400           |
| Operum caritatis causa efficientes                             | 209           |
| Operum caritatis obiectum                                      | ibidem        |
| Operum caritatis causa finales                                 | 210           |
| Operum caritatis discrimen                                     | ibidem        |
|                                                                |               |

| Oradi studiu que vel extinguat vel im    | ediat 308       |
|------------------------------------------|-----------------|
| Orantis affectus qualis effe debeat      | 300             |
| Oratio "                                 | ibiden          |
| Oratio ad quem dirigenda                 | 302             |
| Oratio Christiana quid sit               | 304             |
| Oratio pro fratribus                     | 311             |
| Oratio dominica, & cius enarradimet      |                 |
| ad Orationem necessaria quinque          | 280             |
| Orationes exaudiendi modus duplex a      | pud Deum        |
| Orationis & innocationis cansa           | 281             |
| Orationis materia                        | 303             |
| Orationis genera quatuor apud Paula      | m 304           |
| Orationis Christiana circumstantia       | 305             |
| Orationis tepora disciplina gratia obser | wata ibid.      |
| Orationis locus                          | ibidem          |
| Orationis ordo                           | 306             |
| Orationis gestus                         | 307             |
| Orationis dominica exordum, & quid       |                 |
| neatur                                   | 312             |
| Orationis dominica exordin quid nos de   | ceat ibid.      |
| Orationis dominica petitio prima         | . 314           |
| Orationis dominica petitio secunda       | 315             |
| Orationis dominica petitio tertia        | ibidem          |
| Orationis dominica petitio quarta        | ibidem          |
| Orationis dominica petitio quinta        | 316             |
| Orationis dominica petitio sexta         | 317             |
| Orationis dominica petitio septima       | ibidem          |
| Orationis dominica explicanda ordo       | 311.312<br>Ordo |

| Ordo actionum Des in pradestinatione                        | 239     |
|-------------------------------------------------------------|---------|
| Ordo ecclesiasticus                                         | 365     |
| P.                                                          |         |
| Panis in oratione dominica quid coplectatus                 | 315     |
| Paphnutius cœlibatum improbauit                             | 374     |
| Parentes honorare quid                                      | 179     |
| Parentum officia erga liberos                               | 466     |
| Patris vocabulum duplicem habet relation                    | nem 55  |
| Patris vocabulum quid significet in orati                   |         |
| minica                                                      | 312     |
| Patrium imperium 40                                         | 15. GC. |
| Peccare mortaliter quid                                     | 102     |
| Peccata qua in lapsu primorum parentum o                    | oncur-  |
| rant                                                        | 93      |
| Peccata alia sua natura, alia ex adiuntto                   | ratio-  |
| nem peccati habent                                          | 431     |
| Peccati definitio generalis                                 | 95      |
| Peccatiratio in quibus confistat                            | 96      |
| Peccatimateriale & formale                                  | ibidem  |
| Peccati differentia                                         | 97      |
| Peccatioriginis materiale & formale                         | ibidem  |
| Peccati originis varia nomina in sacra scr<br>97.6 deinceps | riptura |
| Peccati originis canfa                                      | 100     |
| Peccati originis propagatio                                 | ibidem  |
| Peccati in S.S. Pharifai conuitti à Christo                 | 105     |
| Peccatorum generatria                                       | 100     |
| Peccatoru remissio & in his observanda tri                  | ia 295  |
| de Peccato in S.S.à posteriori indicandum                   | 105     |
|                                                             |         |

| Peccatum cum suis differentiis                                          | 95                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|-------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Peccatum duplex                                                         | 96                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 그 물을 가는 점을 가는 것이 없는 것이 하는 것이 되었다. 그렇게 하는 것이 없는 것이 없는 것이 없는 것이 없는 것이 없다. | ibidem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Peccatum originis pro dinersitate personare                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| riat vi & efficacia                                                     | 98                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Peccatum originis alienum & proprium                                    | 102                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Peccatum originis no est substantia, sed adu qualitas                   | enticia<br>ibidem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| Peccatum altuale quid                                                   | 103                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Peccatu actuale alind veniale, alind morta                              | The same of the sa |
| Peccatum actuale alind om: sionis, alind co                             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| sionis                                                                  | 104                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Peccatum actuale alind exinfirmitate, a                                 | lend ex                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ignorantia, aliud ex malicia                                            | 104                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Peccatum ex malicia duplex                                              | ibidem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Peccatum in Spiritum fanctum                                            | 105                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                         | ibidem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Peccatum in S.S.cur peculiariter dicatur                                | ibidem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Peccatum in S. S. dicitur finalis impanite                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| enentu                                                                  | 106                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Peccatis alind volutarin, alind innoluntari                             | ũ ibid.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Perfectio Christiana                                                    | 470                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 네는 느님이 되어보면 그는 경에 없어 없어요? 나는 이번에 불어 이 그는 아니다. 이번 중에 보는 아니다 사람이 있어요?     | ibidem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                         | 7.478                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Peristasis loci sape obscuritatem tollit                                | 19                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Persona definitio                                                       | 53                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                                                                         | ibidem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Personarum in dininitate proprietas duplex                              | 55                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Pæna peccati                                                            | 108                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                         | narum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |

| Panarum modus                                 | 109      |
|-----------------------------------------------|----------|
| Pænarum in piis & impiis discrimen            | ibidem   |
| in Pænis peccatorum tria obseruentur          | 108      |
| Pænitentia cum suis partibus                  | 118      |
| Panitentia quid sit                           | ibidem   |
| Panitentia duplex                             | 122      |
| Panitentia Euangelica dupliciter accipit      | ur 122   |
| Pænitetia tres partes, et dua, dinerso respe  |          |
| Panitentia & fidei vocabula wonvonua          | 122      |
| Potestas ecclesiastica quid                   | 376      |
| Potestas Ecclesiastica requirit tria          | 377      |
| Potestas Ecclesiastica duplex                 | 377      |
| Potestas iurisdictionis in Ecclesia in tri    | bus con- |
| fiftit 3                                      | 78.370   |
| Pracepta Dei duplicia, Catholica & part       | icularia |
| 177                                           |          |
| Pracepta particularia, & qua in his regul     | a obser- |
| nanda                                         | 178      |
| Pracepts primi opera                          | 166      |
| Pracepti primi vsius                          | 167      |
| Pracepti primi appendix                       | 168      |
| Pracepti secundi finis                        | 175      |
| Pracepts secundi opera                        | ibidem   |
| Praceptiterty finis, et qua ad huc fine perti | net 176  |
|                                               | 77.178   |
| Pracepti quarti finis                         | 179      |
| Pracepti quinti finis                         | 183      |
| Pracepti sexti finis                          | 184      |
| Pracepti septimi finis                        | 184      |

Ii ij.

| Praceptinoms & decimi finis              | 186             |
|------------------------------------------|-----------------|
| Praceptinoni & decimi distinctio         | 187             |
| Praceptum primum & eius explicatio       | 166             |
| Praceptum secunduns cum explicatione     | 175             |
| Praceptum tertium                        | 176             |
| Praceptum quartum                        | 179             |
| Praceptum quintum                        | 183             |
| Praceptum sextum                         | 184             |
| Praceptum septimum                       | ibidem          |
| Praceptum octanum & eins finis           | 186             |
| Praceptum nonum & decimum                | ibidens         |
|                                          | deinceps        |
| Pradestinatio quid                       | 243             |
| de Pradestinatione unde sumendum indi    |                 |
|                                          | 241.00.         |
| Pradestinationis incommoda, cum à ve     |                 |
| disceditur                               | 243             |
| Predestinationis certitudo et eius cansa | 244.245         |
|                                          | 246.247         |
| Pramia & pæna propter culta & negled     |                 |
|                                          | 469             |
| Prasentia dinina modi sen gradus quatue  |                 |
| Primatus pont: ficis reprehenditur 369.  |                 |
| Principia quatuor, que afferenda sunt ac | lstudium        |
| Theologie                                | المانية المانية |
| Principiorum illorum quatuor vsus        | ibidem          |
| Providentia Dei 66.6                     | deinceps        |
| Providentia Dei vninersalis              | 67              |
| Providentia Dei specialis                | ibidens         |
|                                          | Proni-          |

| Pronidentia Dei peculiaris                    | 68                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|-----------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Providentia Des finis & vsus duplex           | 69                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Providentia Dei distinttiones dua             | 69.70                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Quastiones de conscientia tres<br>R.          | 226                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Regeneratio quid                              | 118                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Regeneratio conversioni coniuncta             | ibidem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| in Regno Christi , quod est gratia , sex sun  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| nanda                                         | 146                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Regnum Christitriplex                         | 145                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Regnu Chri.gloriosum dupliciter cosider at    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Regula Rabinoru de peristasi locoru obscun    | A STATE OF THE PARTY OF THE PAR |
| Regula de prouidentia Des speciali            | 67                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Regula de votis                               | 216                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Regula de factis triplex                      | 220                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Regula de distis patrum demonstratis          | 320                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Regula ad controuersiam de instissicatione is |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| dam pertinentes 321.6 d                       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Regula de modo prastandi opera carstatis      | 210                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Regula de pradestinatione & illarum vsus      | 234                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Regula in enarratione orationis dominica      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| nande                                         | 312                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Regula de lapsibus corrigendis                | 383                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Regula de Ádiaphoris                          | 401                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Regula de contractibus                        | 440                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Renascentia quomodo peragatur                 | 345                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Reparationis ordo                             | 142                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Reparationis modus                            | 143                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 수는 마시 경우 역 경기에 있는 것이 있는 것 같아 얼마 없다.           | 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

Is in

| Sabbati vsus legitimus                           | 178      |
|--------------------------------------------------|----------|
| in Sabbato veteritria sunt                       | 180      |
| Sabbatum sanctificare quid                       | 176      |
| Sacerdotes hodie cur vulgo sic dicantur          | 267      |
| Sacerdotum Christe, & de co aliquot hy<br>259.6. |          |
| Sacerdotium Christianorum                        | . 266    |
| 그 그는 그렇게 되었다는 마이어가 되었다면서 얼마나 하는 것이 되었다면 하나 되었다.  | 35.339   |
| Sacramenta veteris & nous Testamenti,q           |          |
| differant                                        | 340      |
| Sacramentalis pradicatio in propositione         |          |
| Domini                                           | 353      |
| Sacramentiinstitutio                             | 332      |
| Sacramentum                                      | 332      |
| Sucramentum in genere quid                       | 335      |
| Sacramentum in nouo Testamento quid              | 337      |
| Sacrificium Papisticum                           | 268      |
| Sacrificium propiciatorium quid, & qua           | ad illud |
| requirantur 2                                    | 75.276   |
| Salus hominum in duobus consistit                | 124      |
| Sanctorum communio quid                          | 294      |
| Satisfactio civilis duplex                       | 395      |
| Satisfictio coram Deo                            | ibidem   |
| Satisfactio ecclesastica tres habet partes       | 396      |
| Scandalum in genere quid & quotuplex             | 402      |
| Scandalum datum vnde                             | 403      |
| Scandali dati discrimina                         | 404      |
| Scandalum acceptum quid & quotuplex              | 405      |
|                                                  | Scrip-   |

| Scriptura toticu tripartita divisso                                                                            | 16     |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------|
| Scriptura historia principalis pars est, in q                                                                  | na sex |
| obseruanda                                                                                                     | 16     |
| Scriptura res, & in iis obsernanda quatuor                                                                     | ibid.  |
| Scriptura signa, & in his tria observanda                                                                      | 17     |
| Scriptura interpretatio scopo servire debet                                                                    | 18     |
| Scriptura locorum obscuriorum exame que                                                                        | modo   |
| instituendum                                                                                                   | 19     |
| Scriptura interpretatio fidei analoga esse a ibidem                                                            |        |
| Scriptura testimoniis recte & sine errore vie                                                                  | dũ 22  |
| Scriptura dicta & exempla in explication                                                                       | con-   |
| iungenda                                                                                                       | bidem  |
| Scriptura facra lectio ad duo villis                                                                           | 33     |
| Scripture sacre in quatuor ordines dinisio                                                                     | 34     |
| Scriptura modus varius loquendi de filio Do<br>& deinceps                                                      | es 56. |
| Scriptura trastatio & illustratio qua habea                                                                    | t pro- |
| bandı genera                                                                                                   | 321    |
| Scrip:uram interpretandiratio recla                                                                            | 18     |
|                                                                                                                | licem  |
| respectum babent                                                                                               | 139    |
| Series annorum vislis ad intelligenda scriptu                                                                  | rã 16  |
| Serui quomo do tractandi                                                                                       | 448    |
| Sernorum officia                                                                                               | 450    |
| Signa verbo adiecta duplicia                                                                                   | 333    |
| in Signis tria spectanda                                                                                       | 336    |
| Spiritus de Deo cum pradicatur dupliciter                                                                      |        |
| pitur.                                                                                                         | 49     |
| 있는 1880년 - 1982년 1일 전 1일 전 1882년 1982년 | Y      |

I i iiy.

| Spiritus sanctus quis sit & qualis                             | 288           |
|----------------------------------------------------------------|---------------|
| Spiritus sancti officium                                       | 289           |
| Spiritus sanctus quomodo nos sanctificet                       | 290           |
| Subieltu in Graca lingua quomo cognosca                        |               |
| Substantia in rebus alsud est, aliud qualita                   |               |
| Symbolum                                                       | 255           |
| Symbolum quid                                                  | ibidem        |
| Symboli partitio                                               | ibidem        |
| Symbolum qua requirit à Christianis                            | 256           |
| Symboli compendium T.                                          | 299           |
| Tentatio quibus rebus perficiatur                              | 317           |
| Tentatio duplex                                                | ibidem        |
| Testamentum quid                                               | 360           |
| in Testamento qua concurrant                                   | ibidem        |
| Testamenti veteris & noui discrimen                            | 361           |
| 어느 그 생활을 살아보고 있다. 그는 이렇게 되었다. 그 그는 그들은 그들은 그들은 사람들이 없는 것이 되었다. | 61.362        |
| Testimonia probantia vnum esse Deum                            | 45            |
| Testimonia probantia tres personas dunini                      |               |
| Testimonia probantia dininitatem fily, e                       |               |
| capita quinque                                                 | 46.47         |
| Testimonia probantia S.S.esse Deum                             | 48            |
| Testimonia de Dei proprietatibus                               | 61            |
| Testimonia creationis                                          | 66            |
| Testimonia providentia Dei vniuerfalis                         | 71            |
| Testimonia providentia Dei specialis                           | ibidem        |
| Testimonia providentia Dei peculiaris                          | 59            |
| Testimonia de primo statu hominis                              | 79            |
| Testimonia euertentia liberum arbitriu                         | N. Caller Co. |
|                                                                | bus           |

| bus salutis sine gratia                      | 92      |
|----------------------------------------------|---------|
| Testimonia de peccato originis               | 106     |
| Testimonia de peccatis actualibus            | 107     |
| Testimonia verbi accusantis & damnantis      | 111     |
| Testimonia de Enangelio                      | 116     |
| Testimonia de partibus ponitentia            | .121    |
| Testimonia de instificatione alia sunt Serix |         |
| complettentia personas                       | 139     |
| Testimonia iustificationis per sidem         | 140     |
| Testimonia de operibus caritatis             | 211     |
| Testimonia de votis                          | 218     |
| Testimonia vocationis                        | 215     |
| Testimonia de homine veteri & nouo           | 229     |
| Testimonia de pradestinatione                | 247     |
| Testimonia de Ecclesia                       | 252     |
| Testimonia certitudinem doctrina Eccles      | a con-  |
| firmantia 322.6° d                           | einceps |
| Testimonia de testamento veroque             | 364     |
| Testimonia de magistratu                     | 426     |
| Testimonia de legibus                        | 433     |
| Testimonia de indiciis                       | 435     |
| Testimonia de vindicta                       | 436     |
| Testimonia de contractibus                   | 445     |
| Testimonia de coniugio                       | 453     |
| Testimonia de patrio imperio                 | 465     |
| Testimonia de dinitiis                       | 472     |
| Testimonia de perfectione Christiana         | 480     |
| Testimoniis Ecclesia quando acquiescendu     |         |
| Testimoniorum de instificatione & bonis      |         |

| 이 가는 것으로 가는 것을 하고 있다. 그 모르는 이 문화에 가려왔다면 생물을 하는데 하는데 하다고 있다.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |             |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------|
| bus duo ordines                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 134         |
| Testimonium verbo adiectum duplex                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 41          |
| Traditiones quid                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 391         |
| <b>Y.</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |             |
| Verbum accusans & damnans quidsu                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 110         |
| Verbo accusante duo genera hominum tan                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | cuntur      |
| à Spiritu sancto                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 109         |
| Vinditz quid & quotuplex                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 436         |
| Vitaterrena & calestis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 228         |
| Vita aterna                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 298         |
| Vita discriminatria in scriptura                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 299         |
| Vitaterminus, & de eo quid sit sentiendum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 180         |
| Vitam aterna adeundi ius triplex pi babent                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |             |
| Vocatio quid                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 211         |
| Vocatio duplex, communis & personalis                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 212         |
| Vocationis communis officia regia & Sac                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | erdota-     |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 2.213       |
| Volunt as libera & serua quid sit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 89          |
| Voluntas coacta                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ibidem      |
| Vota monastica cur sint rescindenda                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 217         |
| de votis Papistarum errores plurimi                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 218         |
| Votum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 215         |
| 그들이 살아보다 그 사람들은 그들은 이번 경에 그렇게 그렇게 되었다면 살아보다 되었다면 그렇게 되었다면 살아보다면 살아 | ibidem      |
| Votu particulare, alud più, aliud temeraris                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 216         |
| V sura & de ea quid sentiendum                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 443         |
| Vsus vocabuli natura in doctrina de ditsinita                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | THE RESERVE |
| V sus doctrina de homine                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 79          |
| V sus doctrina de originali iusticia                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 81          |
| Vsus doctrina de libero arbitrio                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 91          |
| , J                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Vis         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |             |

| V siss do El rina de contingentia         | 95                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|-------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Vsiss doctrina de peccato                 | . 108                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| V sus dollrina de verbo accusante & dan   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Vsus doctrina de Enangelio                | 117                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Vsus doctrine de instificatione           | 142                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| V sus doctrina de regno Christi           | 147                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Vsus sessionis Christs ad dexteram Patris |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| V sus fidei resurrectionis                | 297                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Vsus doctrina de libertate Christiana     | 398                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Z.                                        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Zelus & eius significata                  | 437.438                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Zelus quid                                | 438                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Zelus alius duinus, alius humanus, aliu   | s diaboli-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|                                           | 438.439                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Zelus alius ad vitam, alius ad mortem     | 440                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Zelus alius ad culpam, alius ad gratiam   | The state of the s |
| Zelus amantium honestus & inhonestus      | ibidem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

## ELENCHVS LOCORVM SACRÆ SCRIFTVRÆ, IN

HOC LIBRO OBITER explicatorum.

A Ttende lectioni, exhortationi & doctrina, & paulo post, Attende tibi ipsi & doctrina, & persiste in illis, & c. 1. Timoth.4.

Non auditores, sed factores legis instissicabuntur, Rom.2.

8
Sermonem abbreviatum faciet Dominus super

| 가게 뭐 하다는 그리다면 가는 것이 되었다는 수 있는 것이 모르는 것이 되었다.           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
|--------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|
| terram.Rom.9.                                          | ibidem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |   |
| Lex per Mosen data est, gratia et veritas p            | er Chri-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |
| stum facta est. 1. loh. 1.                             | 21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |
| Deus est qui instissicat, quis est qui cond<br>Rom. 8. | demnet?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |   |
| Reuelatur enim ira Dei, &c. in excusab                 | iles. Ro-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | i |
|                                                        | lue                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |   |
| Homo unstificatur fine operious legis. Paul            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| Homo non instificatur sine operibus. Iacob             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| Caro & sanguis regnum Dei non possisleb                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| vero crediderit, saluabitur                            | ibidem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |   |
| Oraturus intra in conclaue tuum                        | ibidem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |   |
| Domus mea domus orationis vocabitur                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| Si oculus te offenderit, effodito eum, inqui           | ist Chri-<br>25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| Paulus ad Coloss.lasione corporis prohibet             | ibidem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |   |
| Deus peccatores non exaudit                            | 26                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |
| Deus Manassen peccatorem exaudit                       | sbidem .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |   |
| Qui dederit haustum aqua discipulo:                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| det Mercedem suam. Mat. 10.                            | 25                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |
| Estote misericordes, Luca.6.                           | ibidem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | • |
| Ne misereberis. Deut. 19                               | ibidem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |   |
| In praceptis meis ambulate                             | 27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |
| Lex iusto non est posita                               | shidem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | • |
| Dico vobis,ne omnino istretis,dicit Christu            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
| Per nomē illius iurabis, dicit Moses in Dei            | The state of the s | 1 |
|                                                        | 27                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   |
| Si fernus vocaris, non fit tibi cura. Paulus           | ibidem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | • |
| Nolite fieri serni hominum. I dem                      | 28                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1 |
| Factores legis suftificantur.Paulus                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |   |
|                                                        | Nemo                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |   |

| Nemo lege instificatur. Idem                                            | ibidem                 |
|-------------------------------------------------------------------------|------------------------|
| Tentaust Deus Abraham,in Gen.                                           | ibidem                 |
| Deus neminem tentat                                                     | 28                     |
| Nolite timere, ut enim tentaret vos Deus                                | venit, &               |
| ut terror illius esset in vobis, & non                                  | to a district to the   |
| Exod.20.                                                                | 28                     |
| Hac omnia dabo tibi, si prostratus adora                                | ueris me,              |
| inquit Diabolus, Matth.4.                                               | 28                     |
| Dinisiones gratiarum sunt, idem verò                                    | piritus.1.             |
| Corinth.12.                                                             | 29                     |
| Hac omnia operatur vnus & idem spirit                                   | tus distri-            |
| buens singulis, prout vult                                              | ibidem                 |
| V t impertiar vobis aliquod donu spiritua                               | ile. Rom.              |
| Quis igitur Apollo? quis Paulus? nısi mi<br>quos credidistis. 1 Cor. 3. | inistri, per<br>ibidem |
| Ego plantaui, Apollo rigauit, sed Deus i                                | ncremen-               |
| tum dat.                                                                | ibidem                 |
| Dei sumus ouvegyor                                                      | . 29                   |
| Signis venit ad me, nec odst patrem sun                                 | n, non po-             |
| test esse meus discipulus,inquit Christi                                | us 30                  |
| Honora patrem & matrem, inquit lex                                      | ibidem                 |
| Qui deligit non peccat                                                  | ibidem                 |
| Nemo est qui non peccet                                                 | ibidem                 |
| In sudore vultus tui vesceris pane tuo                                  | 31                     |
| Iurabis per nomen eius in veritate, in i                                | ndicio &               |
| insticia, Ier.4.                                                        | ibidem                 |
| Neque iuraneritis, vinit Dominus. Ofe.                                  |                        |
| Nemo vos indicet in cibo, aut potu, aut                                 | parte dies             |

| festi                                                                                                                     | ibidem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Ne attingas, ne gustes, &c.                                                                                               | ibidem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Masculus, cuius praputiunon fuerit circu                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| exterminabitur de populo suo, inquit                                                                                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Si circumcidamini, Christus vobis nihil j<br>dicit Paulus                                                                 | ihidem                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| Vidit g, Deus cuneta que fecerat. Gene. 1.                                                                                | 63                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Non est instrus, ne vnus quidem                                                                                           | 87                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Vidit q, Deus cuncta que fecerat. Gene. 1.<br>Non est iustus, ne vnus quidem<br>Sensus carnis est inimicitia aduersus Deu | m, Pau-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| us                                                                                                                        | 88                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Ne regnet peccatum in vobis, Paulus                                                                                       | 99                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| Inimicicias ponam inter te & mulierem,                                                                                    | ఈ c. Ge-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| nes.3.<br>Quoniam impletum est tempus,&c.Mar                                                                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Breues dies hominis sunt, &c. Iob. 14.                                                                                    | 362                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                           | and the same of th |
| In praceptis patrum vestrorum nolite i<br>Ezech.20                                                                        | 107                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Ostendunt opus legis scriptum in cordibus                                                                                 | luis, &c.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| Rom.z.                                                                                                                    | 219                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Hac est gloriatio nostra, testimonium con                                                                                 | nscientie                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| nostre.Paulus                                                                                                             | 226                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| nostra, Paulus<br>Qui gloriatur, in Domino glorietur. I den                                                               | 2.Co-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 21201.10                                                                                                                  | ZULLETIN                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Litera occidit, Spiritus viusficat. 2 Cor. 3                                                                              | 231                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| Litera occidit, Spiritus viusficat. 2 Cor. 3<br>Quos prascinit, hos etiam pradestinanit.<br>240                           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| Qui vocauit nos per Euangelin. &c. Paul                                                                                   | lus 245                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| Qui vocauit nos per Euangeliu, &c. Paul<br>Euntes in mundum vninersum, pradica                                            | ate, &c.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| Marc.vlt.                                                                                                                 | 275                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                           | 1 scendit                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

| INDEA                                                         |               |
|---------------------------------------------------------------|---------------|
| Ascendit in altum, captina duxit captinitat                   | ē, oc.        |
| Psal. 68. & Ephes. 4.                                         |               |
| Tu autem cum oraneris, intrain conclane                       | , Gc.         |
| Matth.6.                                                      | 306           |
| Qui non habet gladium, emat                                   | 370           |
| Ecce duo glady bic, Luc. 22                                   | bidem         |
| Si peccanerit in te frater taus. Matth. 18                    |               |
| Peccantes coram omnibus arque, 1.Tim.5.                       |               |
|                                                               |               |
| Et vos Domini eadem facite seruis remittent<br>nas. Ephes. 6. | 448           |
| Domini quod iustumest, & aqualitatem                          | <i>[eruis</i> |
| prabete.Col.4.                                                | bidem         |
| prabete.Col.4.<br>Quicumá dimiserit vxorem suam, &c.M.<br>456 | it.19.        |
| Vxor à viro non discedat, & vir vxoremn                       | on di-        |
| mittat. 1. Corinth.7.                                         | 457           |
| INDEX TESTIMO                                                 |               |

# NIORVM EX PA-

TRIBVS.

| Ambrosius de dictis patrum contra scripti | uram |
|-------------------------------------------|------|
| enunciatis                                | 321  |
| devfura                                   | 442  |
| de peccato, quid sit                      | 96   |
| Augustinus de prouidentia Dei vniuersals  | 67   |
| de imagine Dei substantiali in homine     | 75   |
| de hominis statu, qui dicit:sr gratia     | 79   |
| de v su liberi arbury                     | 01   |

| de cultu Dei legitimo                     | 204   |
|-------------------------------------------|-------|
|                                           | 193   |
| de conscientia & fama                     | 226   |
| de Christi conceptione                    | , 271 |
| de Christi nativitate                     | 273   |
| de effectu passionis Christi              | 278   |
| de Christi descensu ad inferos            | 386   |
| de innocatione                            | 310   |
| de Sacramentis                            | 337   |
| de Baptissmo                              | 349   |
| Basilius de Spiritu sancto                | 49    |
| Bernardus de libero arbitrio              | 89.90 |
| de peccato originali                      | 101   |
| de meritis humanis                        | 208   |
| de votis                                  | 217   |
| de effectu passionis Christi              | 281   |
| de passione Domini                        | 282   |
| de Baptismo                               | 346   |
| Clemens Alexandrinus de bona conscientia  | 206   |
| Cyprianus de satisfactione                | 395   |
| Hieronymus de Inuocatione                 | 309   |
| Hilarius de imagine gloria Dei in Christo | 75    |

FINIS.

